
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

1 

DE HEMEL EN WAT HOGER 
 

 
11 januari 1974 
 
Goedenavond, vrienden.  
 
Bij het begin van een bijeenkomst is het obligatoir u er op te wijzen, dat wij niet alwetend of 
onfeilbaar zijn. Denk a.u.b. zelf na. Verder werd mij meegedeeld dat het onderwerp van deze 
avond van geestelijke aard moet zijn. Ik heb een titel gezocht die u mogelijk wat vreemd vindt: 
 
 

DE HEMEL EN WAT HOGER 
 

 
Hoe ik aan die titel kom? Ik zal het u vertellen: Er was eens een rabbijn, die reputatie als 
wonderrabbi had. Altijd tegen het joodse nieuwejaar was hij een paar dagen ‘s nachts, niet in 
zijn bed. De mensen wisten dan niet waar hij was. Daarom spraken de mensen: onze rabbi is 
een heilige. Die gaat naar de hemel... Maar zoals altijd waren er ook mensen die zoiets niet 
geheel wilden geloven. Zo was er daaronder een grote kenner van de gehele schrift die meende 
dit eens goed uit te moeten zoeken. Want volgens hem klopte hier toch iets niet. Daarom ging 
hij, toen festliches aanbrak, overdag stil het huis van de rabbi binnen, toen deze even weg was 
en ging onder het bed van de rabbijn liggen. Hij dacht: als onze rabbi nu nog eens een keer 
kunstjes uithaalt, ben ik er ook bij en weet wat hij doet. Want naar de hemel gaat hij niet, daar 
ben ik wel zeker van. Zo wordt het nacht. Onder het bed ligt de wetgeleerde, op het bed ligt de 
wonderrabbi. Overal gaat het licht uit. In een kamer daarnaast begint de vrouw te snurken en 
ook de kinderen hoorde men niet meer. Zelfs de kippen kakelen niet meer. 
 
Zoals u al vermoedt, speelt het verhaal in het oude Rusland. Wat doet de rabbi? Hij staat op, 
maakt een kist open, trekt een boerenkiel aan, doet daarover zo een mooie brede beslagen riem, 
trekt korte laarzen aan en ziet er opeens uit als een echte Rus. Even rommelt hij in de kist en 
neemt daaruit een stuk touw en een bijl. Daarna springt hij uit het raam. Waarop de wetgeleerde 
opstaat en evenzo doet, maar heel voorzichtig, dit onder het motto: het is wel niet erg rabbinaal, 
wat hij daar doet, maar ik houd hem onder toezicht. Hij ziet de rabbi naar het bos lopen. Hij 
erachteraan. Daar gekomen zoekt de rabbi even, neemt zijn bijl, hakt een boom om en begint 
die in mooie stukken te hakken. Daarna voegt hij de stukken met zijn touw bij elkaar en sjokt 
terug naar het dorp. En de wetgeleerde er achteraan.  
 
De achtervolger begint nu werkelijk nieuwsgierig te worden waar de rabbi wel heen zal gaan. 
Deze blijft na enige tijd staan voor een van de armste hutjes van het gehele dorp en roept naar 
binnen: “Moeder, moet je nog hout kopen?” Een zwakke stem informeert: “Wie is daar dan?” 
“Wassili.” “Wassili, ik heb geen geld”. “Ach wat”, zegt de rabbi, gooit de deur open, gooit een 
deel van het hout naast de kachel neer en zegt: “de rest gooi ik wel buiten neer. Dat kost je dan 
6 kopeken.” Zegt de vrouw: “Had ik dan 6 kopeken...” Zegt de rabbijn: Ik vertrouw je daarvoor 
wel. En jij, je hebt zo een sterke God. Vertrouw jij hem dan nog niet eens voor 6 kopeken? 
Daarna ging hij terug naar zijn bed. Maar de wetkenner die het alles had gezien, bleef nog lange 
tijd wakker. Later werd deze wetgeleerde leraar op een school in een nabijgelegen stadje. De 
verhalen over de heilige rabbijn bleven in omloop en zo vroeg men hem uiteindelijk: Jij bent een 
nuchter man en je weet zoveel. Wat denk jij nou, zou die rabbijn elke maal rond festliches naar 
de hemel gaan? De chassied haalde de schouders op en antwoordde: Ach wat. Naar de hemel? 
Nog wel een stukje verder ook. 
 
Zo kwam ik aan de titel voor mijn onderwerp. Dat weet u dan tenminste ook weer. Want er zijn 
altijd weer ongeruste gemoederen die verder niet luisteren en zich af blijven vragen: Hoe komt 
u daar nu aan? En anderen vragen zich waarschijnlijk na de eerste woorden al af: hoe kom ik er 
af? Nu is de hemel voor de mensen altijd een idee van de zaligheid.  



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

2 

De meeste mensen die van de hemel dromen, dromen van een toestand waarin zij - als het even 
kan zonder te veel eigen moeite - terecht zullen komen om dan eeuwigdurend te leven in een 
wereld, waarin alles kan, alles mag, God alles goed vindt en je nergens last mee kunt krijgen. 
Er bestaat ook wel een sfeer die daarop wat gelijkt. Er is wat men Zomerland pleegt te noemen. 
In dat Zomerland kun je het best goed hebben. Alles wat je hebben wilt, is daar wel te vinden. 
Nu wij voldoende doden van de welvaartsgolf daarbinnen hebben gekregen, tref je er zelfs 
swimmingpools aan. Er is werkelijk van alles te vinden. De vraag is alleen maar of je daarmee 
ook altijd tevreden kunt zijn. Is het niet beter om uit jezelf net iets verder te gaan deze dadeloze 
hemel? Iets verder te gaan dan een alleen maar voortbestaan in een voortdurende roes van 
blijheid. 
 
Ik dacht, dat het voor ons allen de moeite waard zou zijn. O, ik weet wel dat in deze dagen 
niemand je zal vragen om hout te gaan kappen, ofschoon... met die olierommel van nu kun je 
nooit weten. Mogelijk weet den Uyl er iets meer van, maar die zegt weer niets wat waar en 
belangrijk is. De werkelijkheid is deze: als mens leven wij ons gewone leven. Altijd hebben wij 
onze gewoonten. De mensen bewonderen ons, of moeten ons niet. Dat gaat maar, zoals het 
toevallig uitkomt. Maar een enkele maal vinden wij opeens de mogelijkheid iets extra te zijn of 
te doen - niet om eens even te laten zien wat wij zoal kunnen, maar meer als de rabbi: zonder 
daarvoor nu ook het raam uit te wippen, kun je soms onopvallend iets doen, zonder dat iemand 
weet, dat jij het bent. Zo handelen om een ander iets te geven is een weg die verder gaat dan 
de dadeloze toestanden van geluk die de mensen hemel noemen. Dit geven behoeft heus niet 
te bestaan uit iets als de iemand ontbrekende brandstof. Het zal echter altijd iets moeten zijn, 
waar iemand niet op rekent. Kleine dingen zullen het vaak zijn, dingen waaraan anderen niet 
denken. Maar die kleine dingen zijn onder deze voorwaarde juist groot genoeg om ons verder te 
brengen dan de hemel en soms zelfs een heel stuk verder. Het gehele leven is, geestelijk en 
materieel, opgebouwd op geven en nemen. Op beide terreinen zijn specialisten te vinden, maar 
de nemers zijn wel in de meerderheid. Wanneer wij nu weten hoe wij kunnen geven zonder 
daarbij onszelf op de voorgrond te schuiven, zo maken wij van het gehele leven net iets meer, 
niet alleen naar buiten toe, maar ook innerlijk. 
 
U moet van mij niet verwachten dat ik u verder nog allerhande chassidische verhalen ga 
vertellen. Maar een enkel gelijkenisje er tussendoor wil er gemeenlijk wel bij u in. Kijk eens. 
Wanneer je rekent op de 100.000 en je krijgt een eigen geldje, nebbisj, dan voel je je geheel 
niet gelukkig er mee. Maar wanneer je rekent op een ‘niet’ en je krijgt een eigen geldje zeg je: 
Oi, heb ik geluk gehad vandaag. Vergeef mij. Ik zal trachten een meer zuiver Nederlands idioom 
aan te houden. Dat zou ik moeten kunnen. Anders wordt de charme van mijn spraakgebruik 
overheersend t.a.v. de hopelijke verdienste van hetgeen ik u vertel. Het gehele leven is voor de 
meeste mensen een soort loterij. Iedereen die in het leven start meent: al trek ik niet de 
100.000, rond 10.000 trek ik toch wel. Maar hoe gaat het dan verder: Je leeft. Je trouwt, je 
krijgt kinderen en op een gegeven ogenblik begin je je af te vragen, of je in het leven nu een 
eigen geldje hebt dan wel ‘een niet’. Dat overkomt iedereen. Maar het beetje extra waar men 
juist dan niet meer op rekent, dat kleine beetje attentie, de onverwachte en mogelijk niet eens 
tot de actie van een bepaalde persoon te herleiden kleinigheid, geeft een mens dan toch weer 
het denkbeeld: Wanneer men dit voor mij doet, ben ik toch nog een beetje meer waard, dan ik 
dacht. 
 
Het volgende is echt gebeurd: Er was in een dorp een arme man. Wanneer er iemand wanmazzel 
had, dan was hij het wel. Hij kocht twee geiten en dacht de melk daarvan te kunnen verkopen. 
Maar de dieren werden ziek. De man kon het slachtloon nog net betalen, maar toen bleek dat 
zelfs het vlees niet goed meer was om te eten. De man had een vrouw en twee zonen. Die zonen 
had hij met veel moeite grootgebracht. Maar toen zij groot werden, liepen zij weg. En wat zijn 
vrouw betreft: die speelde zo erg de baas en het geweten tegelijk, dat hij het liever zonder had 
gedaan. Die man had zo echt het gevoel niet mee te tellen, de verachte minste van de gehele 
gemeenschap te zijn. In de gemeenschap waardeerde men hem toch wel, omdat hij zoveel 
karweitjes niet al te goed, maar zeer plichtgetrouw placht te volbrengen voor anderen, terwijl 
hij genoegen nam met de vergoeding die men hem daarvoor wilde geven.  



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

3 

Zo kwam het dat de mannen na de ‘sjoel’ eens tegen elkaar zeiden: hij is hier nu al zo lang bij 
ons en doet zo veel, wat kunnen wij nu eens voor hem doen? Maar veel mag het natuurlijk niet 
kosten... 
 
Nu stond er bij hen een heel wijze man, die zei: Ik weet er iets op. Laat ons hem nu eens een 
enkele dag allen, waar wij hem ook maar ontmoeten, eerbiedig groeten. Zo werd besloten. Maar 
toen het zover was, had je Jakob moeten zien: Toen de eerste hem groette, sprak hij: Die vergist 
zich. Is hij opeens bijziende geworden? Toen de tweede hem groette sprak hij tot zichzelf: Wat 
vreemd. Is er soms iets aan mij? Maar toen ook de tiende hem had gegroet, heel eerbiedig en 
vriendelijk, dacht Jakob: hee, misschien ben ik toch wel wat van belang. Het is maar goed dat 
zij dit maar een enkele dag hebben gedaan. Want anders had Jakob gedacht dat hij heel wat 
was en dat zou dan alweer een teleurstelling voor hem zijn geworden. Maar een goed resultaat 
had dat groeten wel: Jakob voelde zich opeens meer bij het dorp betrokken, was er weer deel 
van. Hij sprak wat vrijer met de mensen en voelde zich wat gelukkiger, ook al had en was hij 
eigenlijk niets meer dan voordien. 
 
Nu leeft u in een welvaartsmaatschappij. Het gaat alles dan ook met een vaartje wel, ook al 
weet men kennelijk niet waarheen. In die maatschappij zijn vele mensen die er ergens naast 
zitten. Soms zijn het alleen maar mensen die niemand werkelijk schijnt te zien. Mensen die hun 
werk doen, die eenieder wel gedag knikt, maar waarover men nooit nadenkt, omdat men hen in 
wezen nooit bewust ziet. Anderen zijn oud en vaak vervelend, zodat men aan hen liever 
voorbijgaat. Uiteindelijk, wanneer zij iets werkelijk nodig hebben, zorgt een sociale dienst daar 
wel voor en wij hebben wel belangrijker dingen te doen, nietwaar? Ook wanneer wij zo leven op 
aarde, kunnen wij de hemel misschien nog wel halen. Maar wanneer wij verder willen komen 
dan een daadloos wachten na de dood zonder te weten waarop, drijvende in een beetje geluk 
en veel illusies, dan dienen wij dergelijke dingen te zien, te beseffen wat zij betekenen, ook voor 
die anderen. Zonder ons dan op de voorgrond te stellen, zullen wij dan ook moeten proberen 
die anderen weer een beetje bij het leven te betrekken, een beetje geluk te geven. Niet omdat 
wij zo goed zijn, maar omdat de ander het zo slecht heeft. 
 
Dat bestaat in deze wereld van u ook. Mogelijk klinkt het u niet zeer vergeestelijkt in de oren, 
wanneer ik het zo stel. Maar wees eens eerlijk lieve mensen: Als u in de ellende zit en er komt 
iemand met u de bijbel lezen, u vertellen dat dit alles Gods wil is en dat je je erbij neer dient te 
leggen, dan heb je toch eigenlijk meer lust om die bijbellezer erbij neer te leggen dan jezelf, 
waar of niet? Maar wanneer iemand gewoon doet, of er niets aan de hand is, maar je doet voelen 
dat je van belang bent en je door de malaise heen probeert te helpen, maar zonder mooie 
woorden of ophef, desnoods alleen maar door er te zijn, wanneer je wilt klagen, dan doet zo 
iemand iets voor je. 
 
Met geestelijke waarheid en geestelijke kracht is het al precies hetzelfde. Je kunt naar iemand 
toegaan en beweren dat je de grote dit of dat bent, die de ander wel even zal genezen of troost 
zal geven. Smeer hem dan maar liever, want wie zo doet, zal - zelfs wanneer hij de ander wat 
helpt - alleen de ander kleiner maken en zichzelf groter. Wat heb je daaraan? Je kunt het beter 
andersom doen, zelf eens wat kleiner zijn, desnoods een beroep op de ander doen zonder dat 
je die werkelijk nodig hebt, om zo die ander zich even wat groter te laten gevoelen. Want 
daardoor maak je die ander ook werkelijk wat sterker, zodat hij het leven zelf weer beter aan 
kan.  
 
Zo handelen is voor mij nu geestelijke bewustwording. Maar de meeste mensen nemen het 
gemakkelijker: Wanneer zij de hemel zoeken, zo halen zij het best. Maar wanneer iemand weet 
wat de kracht van het leven is voor anderen, wat de levensstroom is die vloeit vanuit de aarde 
tot aan de hoogste hemelen en verder, dan zal hij niet tevreden kunnen zijn met een schijn van 
eigen grootheid, zoals zo iemand ook niet tevreden zal zijn om als een aapje op de lage takken 
van de eeuwigheid in nietsdoen zijn bestaan te verdromen. Zo iemand kan niet leven in een 
klein sfeertje dat hij hemel noemt. Hij wil verder naar boven, tot aan de top. Dan moet hij ook 
beginnen met een begrip voor de grote belangrijkheid van het geven.  



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

4 

Ik heb het hierbij niet over het geven van geld en goed, lieve mensen. Ook dat is wel eens aardig 
natuurlijk. Maar het meest belangrijke is juist het geven van iets, wat je ook zelf bent, wat 
werkelijk deel is van je eigen bestaan. Dat betekent een stapje terugdoen in je begrippen voor 
eigen waardigheid, zoals het een even aandacht geven betekent aan anderen. Zelfs aandacht 
geven en luisteren naar iemand, al vind je die innerlijk maar een oude zeur. Wanneer die 
knoopsgathaker, die nooit de kans krijgt uit te spreken vanwege zijn slecht zittende gebit, u 
aanhaakt, laat hem eens een keer uitspreken en was desnoods na afloop onopvallend even je 
gezicht. Maar laat hem eens een keer alles zeggen, wat hij wil. Dat is geestelijke grootheid. 
 
Geestelijke grootheid is het besef, dat je door minder te willen zijn in de ogen van anderen, 
meer kunt zijn. Geestelijke grootheid is begrijpen, dat je met het afbreken van anderen alleen 
jezelf kleiner maakt. Geestelijke grootheid is bovenal: nooit werken opdat de mensen zullen 
zeggen: Zie hoe goed hij of zij wel werkt, maar werken uit jezelf en volgens eigen besef voor 
anderen, zonder daarop de nadruk te leggen, zodat die anderen denken: Het lijken de 
aardmannetjes wel, die dit alles doen. 
 
Zeker, de mensen geloven natuurlijk niet echt in aardmannetjes. Zij weten heus wel dat iemand 
het heeft gedaan voor hen. Maar waarom moeten zij nu ook weten, dat jij het was?  Je kunt 
achter de schermen veel meer brengen aan de mensen, dan wanneer men op de voorgrond 
treedt. U kunt in uzelf veel meer licht vinden, wanneer u uzelf niet als een groot licht beschouwt, 
maar nederig blijft. Want wanneer u denkt, dat uzelf een groot licht bent, zo probeert u uzelf in 
de plaats te stellen van de kracht die in u leeft en door u pleegt te werken. O zeker, een 
kaarsenpitje zal er ook dan nog wel in zitten. Maar waar blijft de zon? Geestelijk leven, zo heeft 
iemand eens gezegd, is een los zijn van de wereld. Ik ken echter een hoop mensen die uit 
geestelijke overtuiging zweven - verstandelijk - maar daarmee niet veel verder komen. Ik geloof 
juist dat je niet moet zweven in die zin. Wanneer je kijkt naar de levensboom, dan zie je dat die 
zelfs in de chaos wortelt, dus nog beneden stof en wereld en toch oprijst tot aan de kroon, waarin 
de Hoogste Zijn Licht kenbaar maakt en verder. 
 
Wij moeten gewoon proberen het geheel te overspannen. Nu zijn er vandaag weer veel mensen 
overspannen - vanwege het aftoppen van hun tank, dat minder snel ging dan zij dachten. Hun 
overspannenheid vloeit voort uit het feit dat voor de toppers van toen nu een deel van hun 
meerwaardigheidsuiting op de bon zal gaan. Al die mensen zijn overspannen. Maar wij moeten 
juist niet op deze wijze overspannen zijn. Wij moeten ons niet druk maken, wij moeten alleen 
durven aanvaarden dat wij, zoals wij leven, kinderen zijn van de chaos en dat wij toch kunnen 
reiken, verder tot het licht van de kroon, waarin de openbaring van de schepping kenbaar wordt. 
De levensboom is een groot beeld van een werkelijkheid. Je kunt niet zeggen: de levensboom is 
een weg en deze zal ik gaan. De meeste mensen zeggen dat wel natuurlijk. Zij zeggen: God 
heeft voor ons een wegennet aangelegd en daar gaan wij. Elke keer komen wij weer bij een 
punt, waar wij even kunnen gaan tanken. 
 
Maar de werkelijkheid is dit: de levensboom ben je zelf. Je bent de rechterweg en de linkerweg. 
En de middenweg. Je bent de stroom van eenheid, de stroom van uiting, de stroom van 
bezinning. Daar kom je niet onderuit. Wanneer je probeert één weg te gaan, och, dan kom je 
wel in je hemel terecht. Maar wanneer je groeien kunt, tot die boom met al zijn waarden in je 
bestaat, dan reik je verder dan de hemel. Dat is nu hetgeen ik een belangrijk punt vond voor 
een geestelijk betoog. Er zullen er natuurlijk heel wat zijn, die nu zeggen: Heb ik dat niet al eens 
eerder gehoord? ‘Immer die selbe sach'. Goed, ik hoop het voor u dat u er al veel meer over 
gehoord hebt. Maar hebt u er al iets mee gedaan? Er zullen ook mensen zijn die zeggen: och, 
dat is alles zo vaag. Of: dat kun je ook zonder God en levensboom, want al wat u zegt zijn wij 
menselijk aan elkaar verplicht. 
 
Maar ja, dat menselijk aan elkaar verplicht wil er bij mij nooit zo in, weet u? Er zijn mensen die 
zeggen: Wij zijn het aan elkaar verplicht medemenselijk te zijn. Maar die mensen vind ik toch 
niet medemenselijk genoeg, dus leg ik een bom bij hem neer, opdat zo de medemenselijkheid 
gediend worde. Wanneer ze zo redeneren zeg ik alleen maar: plof zelf ook.  



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

5 

Dat is immers geen methode. Niet, wat ik ben, is belangrijk. Dat wat ik ben met anderen, is 
belangrijk. Natuurlijk. Maar je moet nog een stapje verder durven gaan ook: dat ene stapje, dat 
je verder brengt dan de hemel. Ik ben met alle dingen. Wat in mij leeft breng ik naar buiten, 
niet omdat ik het ben en niet als deel van mijzelf, maar als iets wat bestaat. 
 
Weet u, die rabbijn had natuurlijk zonder meer naar dat huisje toe kunnen gaan en daar 
eenvoudig kunnen zeggen: je hebt hout nodig? Hier heb je hout. Alle mensen zouden dan gezegd 
hebben: Wat is onze rabbijn toch goed en heilig. Maar men zou hem dan zo goed en heilig en 
edel gevonden hebben, dat men hem de mogelijkheid ontnomen zou hebben op zijn eigen wijze 
iets voor de mensen te doen. Trouwens: hij moest nu reeds het raam uit sluipen om iets goeds 
te doen. Hoe meer de mensen denken dat je goed bent, hoe minder je de kans krijgt om werkelijk 
goed te zijn en het goede te doen volgens eigen besef.  
 
Vindt u dit raar? Ik heb iemand gekend; een heel goed mens. Maar eenieder kende hem, wist 
hoe hij was. Hij durfde op de duur geen stap meer van de rechte lijn af te wijken uit angst, dat 
hij iemand teleur zou stellen. Weet u wat zijn goedheid op de duur was? Confectie, gemaakt 
door de buurt, want er zat niets meer geheel van hemzelf in. En juist dit moet je vermijden. Wij 
moeten niet goed zijn, omdat dit past bij het beeld dat de mensen van ons hebben of slecht zijn, 
omdat de mensen dit van ons verwachten. Wij moeten eenvoudig zijn, wat wij zijn, met de 
mensen en het goede, dat wij kennen en kunnen doen, kennen en kunnen zijn, moeten wij 
daartoe zoveel mogelijk buiten het bij anderen bekende beeld van onszelf plaatsen. 
 
Er komt nog iets anders bij te pas: Wanneer je altijd goed bent voor de mensen, dan gaan zij 
dit van je verwachten, beschouwen zij dit als hun recht. Er was eens een heel aardige jongen 
die tegen een oude buurvrouw zei: Zeg me maar wat ik voor je halen moet, hoor. Ik weet dat 
de winkel voor jou te ver weg is, daarom breng ik alles wat je nodig hebt wel voor je mee. Vanaf 
dit ogenblik ging het altijd zo, zes dagen van de week. De jongen bracht alles voor de vrouw 
mee. Maar op een dag moest hij naar school toe in een ander dorp. Hij kon dus de boodschappen 
niet doen. De vrouw heeft hem uitgescholden dat hij die dag niet kwam om haar boodschappen 
te doen. Zij sprak: wanneer je dat altijd doet, waarom zeg je dan opeens: vandaag kan dat niet? 
De jongen vertelde nogmaals, dat hij naar school moest en dat dit voor hem erg belangrijk was. 
De vrouw meende echter: had je geen rekening kunnen houden met mij en mij dit eerst eens 
kunnen zeggen? Volgens die vrouw had de jongen toestemming moeten vragen aan haar om 
zijn eigen leven te mogen leven. Want zijn goedheid was voor haar een gewoonte geworden, 
een recht dat zij zichzelf eenvoudig toekende. En daarvoor moet je met al je goedheid ook 
oppassen. 
 
Het werkelijk goede ligt niet in dat wat je altijd weer voor iemand doet. Daardoor maak je de 
ander alleen maar zwakker en afhankelijker. Het goede is juist gelegen in datgene wat je voor 
een ander tot stand brengt, zonder dat hij daartoe een beroep op je doet of meent, wat dit 
betreft, voor altijd op je te kunnen gaan bouwen. Mensen hebben altijd zo hoge verwachtingen 
van hun medemensen. Zichzelf vertrouwen zij niet, maar hun medemensen vertrouwen zij - 
ofschoon meestal tot de verkiezingen en dan nemen zij weer een ander om hun vertrouwen in 
te stellen. U weet dit. Waarom zou u dan een rol gaan spelen en anderen eraan gaan gewennen 
een beroep op u te doen, terwijl zij misschien zelf het noodzakelijke ook wel zouden kunnen 
regelen en doen? Dat is geen goedheid meer. Dat is dwaasheid. 
 
Aan de andere kant: er zijn mensen die werkelijk niet meer kunnen. Dan moet je niet naar hen 
gaan en zeggen: nu zal ik dit eens even opknappen, maar er eenvoudig voor zorgen dat de zaak 
voor elkaar komt. Liefst zo, dat zij niet eens weten wie daarvoor aansprakelijk is. Dan breng je 
werkelijk het goede dat in je is naar buiten toe, zonder het tot dwang te maken, of door anderen 
te laten bepalen. Dan blijft de bezinning, die in je is, niet tot een frontje naar buiten toe laten 
zien, vergezeld van een toepasselijke daad. Dan maak je jezelf waar, terwijl je toch onafhankelijk 
blijft. Je zet een innerlijke waarheid door een daad buiten je zelf en innerlijk weet je: zo voldoe 
ik aan de erkenning, aan de liefde, die in mij leeft, aan de bezinning en het besef, die in mij 
bestaan. 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

6 

Dat is voor mij de weg die verder voert dan de hemel. Maar nu heb ik zoveel over dit ‘verder 
dan de hemel’ gepraat, dat ik u ook zou moeten zeggen wat er daar dan is. Vooral omdat er 
mensen zijn die nijdig worden wanneer je hen zegt, dat er nog meer is dan hun hemel en dat 
dit nog hoger staat ook. Die mensen worden nijdig omdat zij hun gehele leven aan de leiband 
hebben gelopen om de hemel te verdienen, die een ander hen beloofd heeft. Vertel je die mensen 
dat er nog meer is, zo worden zij al nijdig. Vertel je hen, dat zij maar weinig kans hebben om 
het hun beloofde ook werkelijk te krijgen, dan zijn zij helemaal van de kaart. Boven de hemel, 
boven deze sfeer van nietsdoen en zelfvoldaanheid, liggen de werelden waarin je tot meer wordt 
dan jezelf alleen. Je kunt dat moeilijk in beeld brengen. 
 
Hoe moet ik een mens duidelijk maken wat het is om als een zaad in de aarde te kiemen en op 
te schieten naar de zon en vrucht te dragen, om als een vlinder door de lucht te fladderen. Hoe 
maak ik een mens duidelijk, wat het is om één te zijn met een der grote geesten die tussen de 
sterren gaan. Al die dingen zijn, niet alleen maar tevreden zijn met hetgeen je gekregen hebt, 
en als een kind steeds meer uit hetzelfde snoepdoosje dezelfde op de duur vervelende snoepjes 
van eeuwige zaligheid genieten, werkelijk leven, dat maak je niet zo eenvoudig duidelijk. Het is 
een niet-sterven. Want ook in de hemel ben je ‘dood’. Heel wat mensen zeggen nu: zo erg is dit 
niet, want je kunt altijd nog terug naar de aarde. Nu ja, als je niets beters weet, ga je gang. 
 
Maar is dit geestelijk bestaan werkelijk ook leven? Zomerland is geen werkelijk leven. Het is 
rust, het is vakantie zonder werkelijk werk. Het is een beetje voor je plezier iets doen of een 
cursus volgen, omdat je nu toch met pensioen bent gegaan. Maar wanneer je een stap verder 
weet te gaan, word je een levend deel van de dingen. Dan ben je deel van een kracht die mensen 
gaat helpen of zielen gaat helpen. Dan ben je deel van een kracht, die hier licht schept en ervoor 
zorgt, dat daar het juiste duister in de juiste proporties op kan treden. Je leeft dan in alles, 
waaraan je deelhebt. Dan is de hemel een leven, dat alomvattend wordt. Maar dan moet je wel 
iets verder gaan dan ‘de hemel’ in zijn bij de mensen meest gepropageerde vorm. 
 
Mogelijk zegt u nu stil voor u heen: Jaja. Wat voor reizen wil hij ons nu weer aansmeren? Wel, 
het is geen charterreis en gaat niet volgens programma. Het is geheel individueel, iets wat je op 
je eigen wijze moet doen. Je moet je los maken bv. van het denkbeeld dat je het met bezinning 
alleen best kunt redden. Je moet je los maken van het denkbeeld dat degene die in de ‘sjoel’ 
altijd mooi mee weet te zingen, te bidden en te praten, die aan de voornaamste kant zit ook 
nog, daardoor meer is dan een andere. Je moet van de uiterlijkheden afzien en gaan leven in de 
daad. De daad is het woord, dat je spreekt, de kracht die je geeft, de gedachte die je uitzendt. 
Dat is de wereld die je ziet, en zelfs nog je eigen ik, zoals dit gezien wordt door de wereld. Want 
dit alles tezamen is leven. Indien dit leven en belevensbesef werkelijk verankerd is in je wezen, 
dan ga je verder dan de hemelen, want je zoekt leven. De hemel is rust, maar een ego, dat 
werkelijk leeft, wil geen rust, doch zoekt deel te zijn van de scheppende actie van de Schepper. 
O, zo iemand wil niet zoet slapen in Abrahams schoot tot de dag van het oordeel. Hij wil leven 
en werken, opdat op de dag van het oordeel er geen veroordeling zal zijn, niet voor hem, niet 
voor iemand. 
 
Ik weet niet of ik dit duidelijk genoeg weet te zeggen. Soms voel ik mij als een kind, dat probeert 
een concert op een blikken trompetje na te spelen. Het is stevig blik, daar niet van. Maar hoe 
kun je iets zeggen over werelden die verder gaan dan al die vormen die u kent. Beschrijven kun 
je daarvan natuurlijk nog wel iets. Dan krijg je een impressionistisch schilderij in woorden, dat 
iedereen mooi vindt, omdat hij denkt dat een ander het wel begrijpt. Maar wanneer je probeert 
duidelijk te maken wat het is, kun je niet volstaan door te zeggen dat het een wereld is zonder 
vormen en vol van lichten. Lieve mensen, wat dat betreft zou je kunnen herinneren aan 
Koninginnedag, waarop vroeger ook overal vetpotjes brandden als illuminatie. Wanneer je 
beschrijft, denken de mensen aan een wereld die bestaat uit vetpotjes zonder hulzen. Maar dat 
is niet waar. Het is juist een wereld, waarin geen vormen zijn, maar waarin het leven een 
voortdurend doen betekent, waarbij het doen zelf a.h.w. de rust is, die je nodig hebt en de 
schoonheid die je beleeft. Het is een wereld, waarin je door zelf steeds meer actief te zijn een 
steeds inniger rust vindt in de Schepper. Het is een wereld, waarin je, door steeds minder als Ik 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

7 

op de voorgrond te treden, maar steeds meer werking van de Schepper te zijn, de grootste 
voldoening beleeft die mogelijk is. 
 
Maar ja.... Mogelijk begrijpt u een klein beetje, wat ik zeggen wil. En wanneer u het niet begrijpt, 
is het niet zo erg. Wanneer u naar de hemel toe wilt en nog verder dan de hemel, zo hoeft u 
zich het hoofd niet te breken over de vraag hoe die werelden zijn en beleefd worden, zoals u 
zich ook het hoofd niet behoeft te breken over allerhande mooie abstracte stellingen. Deze zaken 
zijn mogelijk gezellig en aardig, je kunt ze wel eens gebruiken. Maar wat doe je er verder mee 
wanneer je niet eerst metterdaad en voortdurend metterdaad in je leven waarmaakt, wat je in 
jezelf erkent? En dat dan niet als ik, maar als deel van het geheel. 
 
Zoals men dit vaak zo mooi omschrijft: als N.N., als anonymus. Wat een woord overigens. Ik 
dacht wel eens: anonymus kan best een katholieke heilige zijn. Zij hebben al een Hieronymus, 
dus waarom zou er geen Anonymus ook bij zijn. Trouwens, ik begrijp die dingen toch niet zo 
heel goed. Waarom hebben de mensen toch altijd weer heiligen en helden nodig? Heilig ben je 
pas, wanneer je van gips bent en een held ben je pas, wanneer je gegoten wordt in brons, of in 
steen uitgehouwen. Voor die tijd ben je toch een mens. Waar of niet? Wat moeten wij kijken 
naar al die beelden, wat moeten wij ons bezighouden met al die grote heldenvoorstellingen, 
waarin al onze grote voorgangers een rol spelen. Laat ons er liever voor zorgen, dat wij zelf eens 
iets tot stand brengen. 
 
Ik wil geen kritiek uitoefenen. Maar Nederland is nog steeds een natie van jongens van Jan de 
Witt. En hoeveel premiers zijn er sindsdien als geweest? Men teert nog steeds op de oude roem, 
het oude geloof, de oude zekerheden. Zou er vandaag nu werkelijk niet iets beters zijn, zou er 
geen mogelijkheid zijn, waar te maken, wat er in je leeft, zonder gelijktijdig op een kansel te 
klimmen en te zeggen, dat je dit waarmaakt, wijzende op illustere voorbeelden uit het verleden. 
Bovendien: wanneer je zegt, dat je iets waar gaat maken, gelooft niemand je meer in deze tijd. 
Je kunt het pas maken, wanneer niemand denkt dat je het zult doen. Doe dan wat, het geeft 
niet wat, wanneer je maar voelt, dat het goed is. 
 
Werk wat, niet om duidelijk te maken, wie en wat je wel bent en kunt, maar gewoon om in de 
wereld jezelf en een deel van die wereld eens wat in beweging te brengen. De schepping is geen 
verstarde toestand. Het is een voortdurende beweging, waarin alles altijd bestaat en toch steeds 
weer anders is, omdat het zich anders groepeert. De schepping en zijn voleinding zijn bijna als 
de chaos, omdat het geheel als in een caleidoscoop voortdurend zijn samenstelling schijnt te 
wijzigen en toch blijft bestaan uit dezelfde bestanddelen, die er reeds in het begin waren. Wij 
moeten deel zijn van de beweging. Voor ons is de beweging de schepping. Wij moeten deel zijn 
van de beweging, van de actie, niet omdat wij persoonlijk zijn, maar omdat de beweging voor 
ons het enige wezenlijke contact vormt met de Grote Beweger van alle dingen. Daar hoef je 
geen boeken voor te lezen. Daar kun je gewoon mee beginnen, gewoon eens iets doen, zonder 
ook meteen te laten horen dat je het zelf, en o zo goed gedaan hebt. 
 
Ik hoop, dat dit genoeg is. Is dat niet zo, zeg het mij. Was het wel genoeg, zeg het uw vrienden. 
Hebt u commentaar, zeg het nu. 
 

Vraag: Wanneer u nu nog een stukje verder gaat, komt er dan geen toestand, waarin die 
beweging weer ophoudt? 

Antwoord: Daar heb je iemand, die heel ver gaat - in zijn gedachten. Maar ik wil het u wel 
zeggen, zover ik het weet. Wanneer je deel bent van de beweging, ga je eerst begrijpen dat de 
gehele beweging een vast patroon weergeeft. Dat vaste patroon? Mogelijk is het zoiets als een 
kristal, zoals de samenvatting daarvan in een sneeuwvlokje. Misschien is dat dan wel Gods 
verschijningsvorm, wie zal het zeggen. Maar een ding is zeker: Voor ons, wanneer wij werkelijk 
een stapje verder willen en durven gaan dan de versteende hemel van: ach, wat hebben wij het 
goed en wat zijn wij gelukkig, dan zullen wij moeten beginnen met deel te nemen aan die 
beweging, niet door zelf iets te zijn, dat beweegt, maar vanuit onszelf de beweging waar te 
maken die is, en die wij innerlijk heus wel erkennen als het juiste. 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

8 

 
Dat zijn de vragen, denk ik wel. Of is er nog iemand? Niet. Dat is dan een gelukkige tijding 
voor u en voor mij. Want dan is het weer bijna voorbij. 
 
Beste mensen, leven op aarde is geen lolletje, ook al heb je vaak een hekel om er mee uit te 
scheiden. Leven is iets wat eigenlijk voor ons los zou moeten staan van begrippen als aarde en 
hemel: leven is iets in je, onblusbaar. Wat dan aarde is en hemel, zou volgens mij alleen een 
erkenning moeten zijn van de beweging en kracht die jezelf bent. Zo nu en dan uitgedrukt in 
een daad natuurlijk, maar zonder je daarmede te binden aan de verstarrende wereld of de 
slaapverwekkende hemel. Dat is alles, wat ik u te zeggen heb, vrienden. Wat de hier gangbare 
term is en volgens mij een heel mooie. Want wanneer je van iemand oprecht zegt: dit is mijn 
vriend, dan zeg je ook: ik heb voor hem veel, ja, bijna alles over. Maar als je zegt broeder of 
zo, dus familie, dan kun je nog altijd denken: fraaie familie, enz.  
 
Daarom zal ik die term ook maar gebruiken: Vrienden, bedankt. En natuurlijk een goedenavond. 
 
 

 
SPROOKJES 

 
(ESOTERIE) 

 
 
Goedenavond, vrienden. 
 
Ook dit tweede deel van de avond dient een geestelijke inslag te hebben. Maar dat geestelijke 
gepraat wordt zo snel zeurderig. Hebt u dat ook wel eens opgemerkt? Ik zou natuurlijk oude 
volksgezegden kunnen gaan ontleden, zo in de zin van: zit de sjeik aan de oliekraan, boer, pas 
op je Esso, of zoiets. Maar dat is moeilijk. Ik zou sprookjes kunnen gaan ontleden of zoiets. Maar 
zegt u het liever zelf maar. U houdt van sprookjes? Leest u het Kamerverslag dan altijd? Maar 
goed. Is het u wel eens opgevallen, dat sprookjes altijd een wat geforceerd happy-end hebben? 
Het sprookje is ongeveer als de wereld van de mensen: Het zit vol met misleiding, wreedheid, 
diefstal, maar aan het einde klopt het niet meer, want dan komt alles goed terecht. Daarna 
leefden zij lang en gelukkig. En wanneer je weet dat de helden dan meestal gaan trouwen, zet 
je achter die zin als ervaren mens toch wel enige vraagtekens. Of niet soms? 
 
Laat ons eens kijken naar Assepoester. Dat is het verhaal van een meisje dat arm is door haar 
stiefmoeder. Zij mag niets, moet alles doen. Kortom: zij voelt zich altijd uitgesloten en maakt 
er toch maar het beste van. Onder mensen is dit vaak het geval: Overal is een gezag en dat 
gezag kan wel een orde vertegenwoordigen, maar die orde past ons als mens maar zelden. De 
enige soort orde die wij graag zien, is de orde die wij zelf stellen op de zaken van anderen - 
citaat van van der Stoel misschien? De armoede en ellende van het arme kind wordt dus aan de 
boze stiefmoeder geweten. Waarom zijn stiefmoeders altijd zo boos in sprookjes? Eigenlijk zou 
je dit eens aan de vaders moeten kunnen vragen, die in het sprookje meestal alleen op de 
achtergrond opereren, of even tevoorschijn komen bij het gelukzalige einde van het verhaal. 
Meestal trekken degenen die mede de verantwoordelijkheid dragen voor het leven en geluk van 
anderen, zich daarvan betrekkelijk weinig van aan. Zij zoeken vooral de lieve vrede, of - in het 
beste geval - bevestiging van hun eigen belangrijkheid. Zelfs wanneer iets eigen is, heeft men 
de neiging de werkelijke verantwoordelijkheid over te laten aan bevoegde instanties, hopende 
zo eigen vrede te kunnen beschermen. 
 
Altijd is er ook weer een macht achter alle machten, in het leven zowel als het sprookje. In het 
leven heet dit vaak toeval of geluk, in het sprookje is het een fee. Het onmogelijke wordt 
mogelijk. Een pompoen wordt een koets, muizen worden paarden en kikkers lakeien. Het wonder 
gebeurt steeds weer, ook in het leven. Maar waarom? Ik meen, omdat men in de orde leeft en 
vanuit die orde zijn verlangens richt. Wij kunnen de wereld niet veranderen, maar kunnen wel 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

9 

leven in de wereld en in die wereld dat, wat wij verlangen, nastreven, waar trachten te maken 
met al onze krachten. Dan is er ergens altijd een punt, waarop de rede zegt: Dit kan niet. Maar 
wanneer wij vanuit de orde met onszelf werken en proberen alle taken zo goed mogelijk te 
volbrengen ondanks de tegenzin die wij mogelijk daartegen hebben, speelt het toeval een rol en 
blijkt meer mogelijk te zijn dan je dacht. Dan komt de fee. Of die fee nu afbetaling heet of met 
een toverstokje werkt en tijdelijk de wereld verandert, het redelijk en zelfs geestelijk onmogelijk 
schijnende, wordt een feit en zelfs degenen die ons van nabij kennen, herkennen ons niet meer 
in onze nieuwe gedaante. 
 
Vaak wil je te veel en wie te veel wil, komt bedrogen uit. Assepoester faalt ook bijna: zij wist, 
dat zij maar een beperkte tijd kon dansen, maar vond de prins zo tof, dat zij gewoon niet meer 
op de tijd lette, tot het bijna te laat was. Ook bij mensen zien wij dit vaak gebeuren: Wij houden 
geen rekening met de beperkingen die wij toch wel kennen, en mislukken, of worden oud voor 
wij het beseffen. Soms besef je op het laatste moment dat je te ver dreigt te gaan. Dan red je 
het nog op het nippertje: je krijgt schuldgevoelens en trekt je nog tijdig terug. In het sprookje 
kan dit het einde niet zijn. Daarom laat Assepoester een glazen muiltje vallen. Overigens is het 
alleen van glas door een vertalingsfout, want oorspronkelijk was het glacé, een soort leer. De 
prins vindt het en gaat achter zijn verovering aan. Assepoester ondertussen blijft ondanks alles 
trouw aan wat zij is en wat zij beloofd heeft. Zij zegt niet: ik heb geen zin meer, ik zal wel zien 
wat het wordt. Zij beseft: zo ben ik, zo heb ik het met de fee afgesproken en dit moet ik dus 
ook nu nog waar blijven maken. 
 
Zo gaat het ons ook. Wij zijn soms geneigd om te zeggen: laat de gehele wereld nu maar barsten, 
ik heb nu anders geleerd en doe voortaan, wat ikzelf wil. Maar ergens gaat dat nooit geheel 
goed. Op het ogenblik echter dat wij bereid zijn ons te blijven houden aan de verplichtingen die 
wij op ons hebben genomen, komt het toeval ons te hulp en brengt nieuwe mogelijkheden. Het 
is of het lot - als een verliefde prins - ons dan achternagaat. Wanneer wij ons houden aan 
hetgeen voor ons - in ons binnenste - als verplichting geldt, komt het lot ons achterna en brengt 
ons de mogelijkheden thuis die wij begeren. Anderen die proberen zelf hiervan te profiteren, 
komen van een koude kermis thuis. 
 
Een mooie scène vind ik steeds weer het passen van het schoentje door de zusters van 
Assepoester. Moeder speelt op wonderbaarlijke wijze voor pedicure en snijdt tenen af of het de 
stengels van verwelkte bloemen zijn. Een handelwijze die mij onwillekeurig doet denken aan de 
moderne kapitalistische economie. Pardon. Maar dergelijke dingen kunnen niet blijvend goed 
gaan. Bloed verraadt de list, de wereld neemt het bedrog niet meer en zie maar: Assepoes is de 
enige die het muiltje werkelijk past, dus krijgt zij haar prins. Ook dit is volgens mij uit het leven 
gegrepen: Voor ieder van ons bestaan er eigen mogelijkheden, eigen bereikingen, die voor 
niemand anders op deze wijze haalbaar zijn. Vaak zullen wij veel moeite en ellende door moeten 
maken om onszelf waar te maken. Maar op een bepaald ogenblik slagen wij. Dan opeens treden 
wij naar voren uit het halfduister en nemen onze juiste plaats in in geestelijke wereld en de stof. 
Overigens: Assepoes heette in Duitsland lange tijd Aschenbrödel, maar de laatste tijd hoor ik 
haar naam vaak verbasteren tot Aschenknödel. Mogelijk een welvaartsverschijnsel, daar men zo 
de eigen vorm aan de sprookjesnaam aan schijnt te passen. 
 
Dit is niet alleen maar een sprookje van een arm meisje dat uiteindelijk toch alles krijgt, wat zij 
maar wensen kan. Het is volgens mij ook het verhaal van een mens die met al haar innerlijke 
en uiterlijke moeilijkheden en dwaasheden trouw blijft aan zichzelf en aan eigen beloften. Een 
mens die niet alleen wanneer het meeloopt, even probeert lekker te profiteren, maar eerlijk 
tracht te doen, wat nodig is. Wanneer je trouw bent aan hetgeen je in jezelf als noodzakelijk en 
juist beseft, komt er steeds weer een ogenblik dat de waarheid kenbaar wordt en je leven voor 
je verandert. 
 
Ik vind dat sprookjes als dit wel degelijk ook een geestelijke betekenis bezitten. Toch kan ik mij 
van nevengevoelens soms niet geheel ontdoen, zoals in het geval van Roodkapje. Mij treft hier 
de wolf het meeste. De mensen hebben het altijd maar over dat arme Roodkapje. Maar eigenlijk 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

10 

is het maar een snertkind. Zij weet dat het in het bos gevaarlijk kan zijn, zij weet dat haar 
grootmoeder op haar ligt te wachten. Maar wanneer zij bloemen ziet, denkt zij alleen aan haar 
eigen plezier en begint onmiddellijk te plukken. De wolf blijkt, wanneer hij eenmaal verschijnt, 
een figuur met diplomatieke gaven te zijn: Heel beleefd vraagt hij het kind uit. Die ziet wel dat 
zij met een wolf te maken heeft, maar voegt zich bij de zwijgende meerderheid om even later 
alles te vertellen. M.a.w.: de wolf zou nooit gedaan hebben, wat hij in het sprookje gedaan heeft, 
wanneer Roodkapje zich aan haar taak had gehouden.  
 
Roodkapje is trouwens helemaal een onoplettend, om niet te zeggen, erg stom kind. Wanneer 
zij bij grootmoeder binnenkomt, kijkt zij en denkt niet na: " Grootmoeder, wat hebt u grote ogen 
..." enz. Wat denkt dat kind daarbij eigenlijk wel? Was oma zo lelijk, dat zij nooit goed naar haar 
had durven kijken. Mij doet dit denken aan die oudere dame die bij een schoonheidschirurg komt 
en vraagt of deze de kleine foutjes in haar aanschijn voor haar wil verwijderen. Waarop de man 
ten antwoord geeft: Onthoofden doen wij hier niet. Opoe moet nog erger geweest zijn. Maar 
goed: de wolf consumeert dus opoe en Roodkapje. Best. Dat is zijn aard. Bovendien zijn die 
twee daaraan toch zelf ook wel schuld. Daarom vind ik het niet bepaald eerlijk, dat de jager niet 
alleen opoe en Roodkapje redt door de maag van de wolf open te snijden - wat een maag moet 
dat geweest zijn - hij doet daarna stenen in die maag, naait de zaak dicht en werpt de wolf in 
de put, waar hij moet blijven zitten tot het sprookje opnieuw begint. Die jager lijkt wel een 
scherp schietende dominee die u stenen voor opoe geeft.  
 
Maar wat leert ons het verhaal in meer geestelijke zin? Wij zijn soms bezig een bepaalde 
waarheid na te streven, of een bepaalde zaak te gebruiken en weten heel goed, wat wij moeten 
doen. Maar er staan ook langs onze weg vaak zeer begeerlijke bloemen. Waarop wij prompt 
onze taak en goede voornemens terzijde stellen. Daarmee geef je a.h.w. jezelf en je 
mogelijkheden prijs aan het onbekende. Je kunt het kwaad niet kwalijk nemen, dat het de 
voornemens van het goede voor zich gebruiken wil en mooie drogredenen geeft om toch maar 
even aan eigen genoegen te denken. Je kunt echter stellen, dat het goede het beste waar wordt 
gemaakt door ons, door alles wat tot dit goede behoort onmiddellijk en zojuist mogelijk te 
volbrengen, zonder ons van het pad te laten lokken, dat wij menen te moeten volgen. Wij 
bereiken weinig of niets, wanneer wij ons streven steeds weer onderbreken, desnoods alles over 
onze voornemens overal bekend te maken ook nog en dan, wanneer wij tijd over hebben van 
onze genoegens, er nog iets aan te willen doen. Wanneer je je in het leven als Roodkapje wilt 
gedragen, moet je er overigens wel aan denken dat de jager alleen in het sprookje redding kan 
brengen, wanneer je zelf hebt gefaald. En hoe de wolf heet? Dat weet ik ook niet. Mogelijk heet 
hij Henk, of Maatschappij. Wie zal het zeggen? 
 
Wij moeten beseffen, dat wijzelf maar al te vaak de rol van Roodkapje spelen: wij trekken er op 
uit in de wereld met onze geestelijke bewustwording en onze besefte zending, scheppen erover 
op en zullen uiteindelijk moeten constateren dat anderen reeds gedaan hebben, wat wij wilden 
doen, maar dan wel met heel andere bedoelingen. Wij moeten leren wat in ons als een juiste 
opdracht wordt erkend, zelf waar te maken, zonder delegeren van taken en bovendien zo snel 
mogelijk, zonder de tijd te nemen voor ontspanning en onnodige rust. Dit is de enige wijze om 
ons innerlijk besef, onze taak, tot deel van de werkelijkheid te maken. En als dit niet genoeg is: 
Op de jager behoeft u niet te rekenen, want Okke heeft het al druk genoeg met zijn 
spreekbeurten. En wolven worden in deze maatschappij niet vervolgd: die worden rijk en geëerd 
en krijgen een medaille voor betoonde heldenmoed en diensten aan de gemeenschap bewezen. 
 
Trouwens wanneer je sprookjes leest, is het goed eens wat meer naar anderen dan de 
hoofdrolspelers te kijken. Dan ontdek je, dat helden niet bepaald echte, eerlijke, roestvrije 
figuren zijn. Neem bv. Klein Duimpje eens: Ik heb alle respect voor het kleintje, dat het zover 
bracht en met zevenmijlslaarzen door de maatschappij wist te snellen tot aan de top. Maar 
vergeet dan niet dat hij het alleen zover brengt, omdat hij de laarzen van een ander heeft 
gestolen. In de werkelijkheid zien wij dit vaak: iemand die eigenlijk niets is, komt in nood, pleegt 
moord en doodslag en weet met de middelen van die ander het nog zover te brengen, dat hij de 
held in het drama wordt. Over de arme reus wordt niet gesproken. Niet alleen dat zijn ontbijt 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

11 

hem voorbijging, maar hoe moet hij leven met een vrouw die goed wilde zijn voor klein Duimpje 
en als beloning voor haar zorgen nu haar dochters doodgeslagen vindt? Een wreed verhaal. 
 
Ook wij voelen ons vaak klein en machteloos in de wereld. Toch blijkt die vaak voordelen te 
hebben, wanneer wij maar handig genoeg zijn. Men verwacht van ons weinig of niets en zo zijn 
wij vaak in staat langs onze eigen wegen veel te bereiken. Maar daarom behoeven wij anderen 
nog niet aan ons streven op te offeren, zelfs wanneer die anderen dingen doen die voor ons 
gevaarlijk of onaanvaardbaar zijn. Vooral moeten wij niet onschuldigen opofferen om onze eigen 
mogelijkheid tot bereiken te vergroten. Alleen wanneer iemand ons aanvalt, mogen wij ons 
verdedigen. Desnoods met geweld, wanneer het niet anders gaat. Maar speel dan niet de held 
en de redder, zeker niet wanneer je roem berust op dat, wat niet van jezelf is. 
 
Nu zullen wij, ook in het goede, meestal maar weinig tot niets tot stand kunnen brengen, 
wanneer wij geen gebruik willen maken van de middelen die maatschappij en leven ons ten 
dienste stellen. Wij kunnen onze mogelijkheden meestal niet geheel zelfstandig scheppen en 
waarmaken. Wat je in het leven kunt, is het beste ervan maken - wat Klein Duimpje zeker deed. 
Maar blijf dan eerlijk, geef toe dat je dat alleen dankzij anderen hebt kunnen bereiken. En 
probeer a.u.b. nooit, een erebaan als het koerier zijn voor een koning te bereiken. Want in 
dergelijke gevallen loop je je te barsten voor de eer alleen, zonder dat iemand er werkelijk beter 
of wijzer van wordt. Blijf een gewoon mens, wordt zelfstandige ondernemer op geestelijk terrein, 
werk met eigen geestelijke krachten en volgens eigen geestelijke waarden. Indien men u hulp 
biedt, hoeft u zeker geen neen te zeggen. Maar vraag niet te veel om hulp, ga je eigen weg en 
maak waar, wat je innerlijk gelooft. Dan kom je met geestelijke zevenmijlslaarzen terecht op de 
plaats, waar je behoort en waar je geestelijke inhoud zijn volle betekenis kan krijgen. 
 
Soms schep je wel eens te veel op, zoals het snijdertje in ‘Zeven in één klap’. Kent u dat niet? 
Toch is ook dit leerzaam genoeg. Het is het verhaal van een kleermakertje, dat nogal last had 
van vliegen. Elke keer mepte hij ernaar, maar meestal gelukte de aanslag hem niet bepaald 
goed. Tot hij op een goede dag erin slaagde er zeven te doden met één enkele slag. Nu was de 
stad die dag in oproer, omdat men had gehoord dat plunderende reuzen door het land in de 
richting van de stad trokken. Toen het kleermakertje dan ook trots naar buiten kwam en riep: 
“Zeven doodde ik er met één enkele slag”, meende men dat hij de aangewezen held was om dit 
gevaar te bestrijden. Dus werd hij erop afgestuurd. De kleermaker ging, zij het in angst en 
beven, omdat hij niet wilde toegeven dat het alleen maar vliegen waren geweest, zeker nu hij 
zo gefêteerd werd. Maar met enkele listen wist de kleermaker het zover te brengen dat de reuzen 
elkaar doodsloegen. En toen was hij voor eenieder een echte held en reuzendoder 
. 
Ook wij maken van een mug vaak een olifant en ook wij bluffen vaak, wanneer wij daartoe 
weinig werkelijke reden hebben. Ook wij komen vaak daardoor in een situatie waarbij van ons 
veel meer wordt verwacht, dan wij ooit geloven te kunnen geven. Wij zeggen tegen eenieder die 
horen wil - vooral tegen onszelf, want daarnaar luisteren wij graag, zelfs indien wij het zelf 
zeggen - dat wij zulke goede mensen zijn. Wij sommen alle goede zaken op, overdrijven die en 
vergeten onze fouten op te sommen. Wat ons een hele litanie bespaart. Wij zijn altijd weer 
gecharmeerd van de kleine overwinningen die wij op het leven of onszelf hebben behaald en 
doen, of dat heel wat is. Daardoor brengen wij ons vaak in een situatie waarin wij toe moeten 
geven, maar wat op te scheppen of grote problemen moeten aanpakken, die wij menen niet te 
kunnen overweldigen. Dit lijkt dom en verkeerd. Toch zullen wij, wanneer wij maar vertrouwen 
in onszelf hebben, vaak veel meer kunnen doen dan wij voor mogelijk hadden gehouden. 
Wanneer de nood aan de man komt, kunnen wij vaak veel en vinden wij wegen om zaken waar 
te maken die wij vroeger als onbereikbaar, onmogelijk, zouden hebben beschouwd.  
 
Zo wil ik uit dit alles de les trekken dat het weinige goede dat wij bezitten, ons maar al te vaak 
in een toestand zal brengen, waardoor wij grotere zaken aan moeten pakken. Laat ons steeds 
beseffen dat wij meer kunnen, dan wij vermoeden. Denk niet dat je alles kunt, want dan loopt 
het verkeerd af, probeer alleen maar hoever je kunt komen. Dan presteer je vaak onverwacht 
veel. 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

12 

U bezit vele krachten en reserves, hebt meer vermogen dan u veronderstelt, ook al zijn dit vaak 
andere, dan u begeert. U zult echter steeds weer in kleine dingen slagen juist door deze vaak 
door u zozeer onderschatte begaafdheden. Zeg dan eens tegen uzelf: wanneer het kleine mij 
gelukt, zal het grote mogelijk ook niet geheel mislukken. Laat ik het eens proberen. Lukt het 
niet, dan hebt u mogelijk wat pech gehad. Maar probeer het altijd weer. Dan maak je veel wat 
nu in je leeft als een onbereikbare droom, nog waar ook. Wat redelijk nog mogelijk lijkt, is 
daarom nog niet onmogelijk, want in het boven redelijke kunt u heel wat doen en waarmaken. 
Dat mag u niet vergeten. Er is veel meer rond u en in u, dan redelijkerwijze door u kan worden 
erkend of zelfs maar vermoed. U kunt onredelijk schijnende dingen doen en toch resultaten 
boeken. U kunt bv. uw gedachten uitzenden en later tegen uzelf zeggen, dat u een idioot bent 
omdat u meent dat daarmee toch niets bereikt kan worden. Maar ondertussen redt u met die 
uitgezonden gedachten mogelijk een mensenleven, of helpt u een ziel tot een juistere overgang 
te komen. Misschien, ja. Maar dat alleen is volgens mij al reden genoeg om het eens een keer 
te proberen. Probeer altijd weer iets meer te zijn en iets meer te doen, dan u mogelijk lijkt. Dan 
komt u eerst tot werkelijk goede resultaten. 
 
Ik zou door kunnen gaan met een ander sprookje, want er is alleen al van volkssprookjes - dus 
niet de door schrijvers bedachte sprookjes - een hele bibliotheek te vullen. Volkswijsheid wordt 
steeds weer neergelegd in allerhande verhaaltjes en gezegden. Zaken die schijnbaar 
oppervlakkig zijn, maar die bij nadere beschouwing vaak een zeer diepe inhoud bevatten. Maar 
altijd weer is de kern van het sprookje, dat het onmogelijke mogelijk wordt, terwijl ergens altijd 
weer de deugd wordt beloond en het kwaad wordt bestraft. Wanneer je de wereld beziet, zou je 
kunnen denken dat dit laatste maar een sprookje is. Maar bij nader bezien blijkt zelfs dit waar 
te zijn. 
 
Het gaat als bij Goud Elsje. Die werkte erg goed voor vrouw Holle. Toen zij eindelijk door de 
poort ging viel er iets op haar: zij werd schoon boven allen en wanneer zij sprak vielen 
edelstenen uit haar mond. Wijsheid noemt men ook wel eens een edelsteen. Zijzelf was zich van 
haar goedheid niet eens bewust, zij verlangde dan ook geen loon. Haar zusje, dat voor de 
beloning kwam en onbehoorlijk bleef tegen vrouw Holle, omdat men zijn aard nu eenmaal niet 
blijvend kan verloochenen, kreeg onder de poort pek over zich heen en uit haar mond kwamen 
bij elk woord padden gesprongen. U denkt waarschijnlijk dat dit in strijd is met de feiten, omdat 
de brutaalste in de wereld altijd weer het beste deel weet te krijgen. Maar dat is uiterlijk. Er zijn 
eenvoudige mensen in de wereld die nooit rijk zullen worden, maar wel altijd voor anderen 
klaarstaan. Zij kennen vriendschap, hebben goede relaties met de mensen en vinden overal wel 
weer nieuwe betekenissen en inzichten, zodat hun leven werkelijk rijk is. Zij vinden op de duur 
een wijsheid waardoor het leven ondanks alles de moeite waard blijft. Zij doen mij denken aan 
Goud Elsje: door hetgeen zij gewoon vriendelijk doen voor de mensen, ontvangen zij in het leven 
veel onverwachte vriendschap en zelfs wel gaven. Wat zij na een dergelijk leven aan geestelijke 
inhoud bezitten, is zeer groot, zij leven gelukkiger dan anderen. 
 
Stel daar tegenover de mensen die uitgaan van het standpunt: wanneer ik het maar heb. Zij 
krijgen mogelijk wel veel aan aardse goederen. Maar innerlijk is het precies andersom: zij 
worden steeds armer, omdat zij in hun zelfzucht zich hebben afgesloten voor de mensheid en 
zelfs voor de kosmos. Deze mensen staan in wezen altijd alleen, omringd door vijanden, 
benijders en jazeggers. Zij bezitten wel geestelijke gaven, maar die blijven begraven onder de 
zelfzucht. Hun woorden zijn vaak leeg en zinneloos, omdat zij geen inzicht hebben in de 
werkelijkheid van het leven op de wereld, of het geestelijke bestaan van de mens. Er zijn rijken 
en armen die van het leven weten te genieten. Er zijn ook rijken en armen die in het leven steeds 
maar weer ellende kennen. Zij willen alles hebben, hebben zij hun zin, dan willen zij weer iets 
anders enz. Uiteindelijk hadden zij liever wat zij gehad hebben, dan wat zij nu hebben, maar 
wat zij eens hadden, hebben zij niet meer.  
 
U kent de soort mogelijk wel. Dat zijn de mensen die vaak alles schijnen te hebben en die toch 
altijd weer ongelukkig zijn. Zij kunnen de kleine dingen van het leven niet meer aanvaarden en 
de grote dingen in het leven kunnen zij niet meer begrijpen. Dan lijkt het u mogelijk dat zij er 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

13 

veel beter aan toe zijn dan u, maar in de praktijk bent u dan vaak gelukkig, terwijl zij geen geluk 
kennen, hebt u krachten in uzelf die zij niet kennen of weten te gebruiken. Zelfs weet u vaak 
wel, wat er gaande is in het leven, hebt u inzicht in het leven, de wereld en de mensen, plus de 
krachten die achter dit alles schuilen, terwijl de anderen niets daarvan beseffen, verblind zijn en 
steeds weer botsen met die wereld die zij niet kunnen begrijpen en die zij met geweld willen 
dwingen hun wil te aanvaarden, zonder daarin ooit werkelijk te slagen. 
 
Sprookjes zeggen vaak een hele hoop. Wat dat betreft hebben wij in de Orde een soort 
privésprookjesverteller, de man van de hemelpoort-verhalen. Ook daaronder schuilen vaak zeer 
goede gelijkenissen. Ik zal een van zijn verhalen hier voordragen en trachten hem - of liever 
haar, want zij is een dame geweest, die als heer doorkomt, omdat dit de vrede met het medium 
beter bewaart - te imiteren. U lacht, maar ergens kan ik het medium wel begrijpen: je bent een 
man en wilt dan niet graag, hoe dan ook, als een soort dikke dame voor het forum komen. Ik 
zal nu proberen dit ene - bestaande- verhaal goed te vertellen. 
 
Er was eens een mens die op de wereld meende, dat alles verkeerd ging, zonder dat hijzelf 
daaraan ooit schuld had. Hij ging bv. schaatsen en zakte door het ijs. Probeerde hij handel te 
drijven, dan ging hij failliet. Werkte hij voor een ander, dan maakte hij te veel fouten en werd 
op de straat gezet, of hij probeerde zijn zin door te drijven en kon dan nog voor de zo aangerichte 
schade opkomen ook. Kortom, deze mens voelde zich een der verworpenen der aarde. Hij werd 
zelfs communist, maar wilde te veel van de andere communisten hebben en te veel over hen 
zeggen. Hij werd uitgewezen en werd anarchist. Maar omdat hij het geweld predikte en dit zelf 
niet waar kon maken, probeerde hij anderen op te hitsen, koos de verkeerde plaats, probeerde 
te vluchten toen de overheid ingreep en overleed als gevolg van een slag met de matrak, die 
een overprikkelde politieman uitdeelde. 
 
Ondanks zijn laatste pogingen om zichzelf waar te maken in de wereld, ging hij, zoals dit voor 
overledenen gebruikelijk is te doen, op weg naar de hemel. De weg is lang: de weg omvat rond 
77 trapjes, maar dan wel verheven tot de 77e macht. Hij sjokte moeizaam naar boven, 
ondertussen mopperende dat er geen lift was en de hemelbewoners verwijtende, dat zij niet 
modern genoeg waren. Toen hij eindelijk Petrus in de verte zag, riep hij zelfs luidkeels: Petrus, 
kameraad, help mij toch die laatste treden op te komen. Want ik heb op aarde de hemel 
verdiend, maar wanneer is zo verder moet gaan, haal ik het niet meer. Maar Petrus riep terug: 
Ga maar rustig even zitten uitrusten op de trap, hoor kerel. Je hebt hier alle tijd en waar jij 
terecht komt, kom je altijd nog vroeg genoeg. Wat de man erg onvriendelijk vond. Zie, zo 
klaagde hij, mijn ellende achtervolgt mij zelf hier. 
 
Eindelijk kwam hij bij Petrus. U weet wel, hoe die erbij zit, nietwaar? Hij heeft nog steeds zijn 
oude slobberjurk aan en zijn baard heeft hij contractueel ook nog steeds, want daarmee maakt 
het hemelse VVV-reclame. Maar hij rookt tegenwoordig wel een pijp en zijn sleutels heeft hij 
aan zijn gordel hangen en niet meer in zijn hand, zoals het op het plaatje staat. Petrus zat weer 
eens lekker in de zon op het bankje voor zijn mooie met wingerd begroeide poortwachtershuisje, 
dat een engeltje als windwijzer heeft. De man kwam uiteindelijk als een soort zelfgemaakte 
verdorstende naar de portier toe gekropen en stamelde: Petrus, ik houd het niet langer. Mag ik 
naar binnen? We zullen zien, sprak Petrus. Hij ging naar binnen, drukte op de juiste knopjes van 
de hemelse computer, kaarten begonnen te ratelen. De engeltjes van de administratie 
mompelden onder elkaar: Daar komt zeker weer een nieuwe. Maar dat ging mooi niet door. 
Want Petrus las de kaart en sprak tot de man, wat medelijdend: Jij hebt nu letterlijk alles 
verknoeid, zelfs jezelf. “En dat neem ik niet. Dat is bourgeois kapitalisme” begon de man - want 
kort voor zijn dood had hij dit ook altijd gezegd, wanneer hij zijn zin niet kon krijgen. “Ik eis 
volledige voldoening hiervoor!!!” 
 
“De afrekening komt dadelijk beneden wel” sprak de wijze Petrus. “Maar maak je niet zo druk.” 
Waarop de ander begon te klagen, dat hij zijn gehele leven ongeluk had gehad, terwijl hij altijd 
toch zo zijn best had gedaan. “Meen je dat nu?” vroeg Petrus, en begon de kaart voor te lezen. 
“Gaan schaatsen, terwijl iedereen zei dat het ijs te zwak was. Jij wist het beter en dus ben je er 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

14 

doorgezakt. Men heeft je er levend uitgehaald. Dat was geluk, geen pech. In zaken failliet 
gegaan. Maar hoe kwam je eigenlijk op het denkbeeld des zomers erwtensoep en drop uit te 
gaan venten en in de winter met ijs te gaan staan?” “Dan deed niemand anders het en bovendien 
kon ik die dingen dan extra voordelig krijgen.” Juist, sprak de sleutelbewaarder: “Je hebt steeds 
maar naar je eigen voordeel gekeken en niet naar de wereld. Daarom is al jouw zogenaamde 
ongeluk eigen schuld geweest” “Maar de communisten dan? Die moesten mij niet en toch had 
ik alles gelezen, Marx, Lenin, zelfs Stalin en Bakoenin. Ik heb alles weer vergeten, wat men mij 
zij te vergeten, zelfs de naam van Bakoenin.” “Je vergat ook - antwoordde Petrus - dat 
communist zijn niet betekent alles van anderen nemen, maar met anderen samenwerken.” “Maar 
die anderen maakten misbruik van mij...” “Goed”, sprak Petrus. “Zo je doet, zo je ontmoet. En 
je anarchisme was geen echte strijd tegen de maatschappij, maar een wraakneming op die 
maatschappij, waarin anderen het verder brachten dan jij. Daarom ben je zelfs daar mislukt. 
Wees maar blij dat de politie je heeft doodgeslagen, want wie weet wat je anders verder nog 
voor dwaasheden had uitgehaald.” 
 
De man begon te oreren, te betogen. Petrus stelde hem voor, al pratende, alvast een eindje op 
te lopen. Want Petrus is een goede man die heus wel begrip heeft, zelfs voor dergelijke mensen. 
Maar hij heeft nu eenmaal zijn voorschriften. Daarom belde hij even later aan een deur. En 
tijdens de rede van de man die beweerde dat God geen werkelijke God kon zijn, omdat hij zich 
kapitalistisch gedroeg, ging de poort open en bekeek een grote duivel de nieuwaangekomene. 
Die keek eens en informeerde twijfelachtig “wat breng je me nou?” Petrus legde uit, dat dit een 
mislukkeling was die iedereen de schuld gaf behalve zichzelf, somde op. “Toch geen goede 
kwaliteit voor ons”, meende de duivel. Maar Petrus wilde de man ook niet meer mee naar boven 
nemen. Waarop de duivel hem voorstelde de man dan maar weer op de wereld los te laten. Wat 
werd gedaan. 
 
De man werd herboren in het Midden-Oosten. Op het ogenblik draait hij krampachtig aan 
oliekranen, want hij heeft nog steeds niet veel bijgeleerd. U lacht er om. Maar zit er niet iets in? 
Zijn er niet heel veel mensen die anderen verwijten dat zij niet hebben gedaan wat dezen zelf 
beter hadden kunnen doen, en met minder moeite?  
 
Dit laatste sprookje wil duidelijk maken, dat vele mensen alle mislukkingen aan de wereld wijten. 
Maar wie van zijn mislukkingen leert, zal eens kunnen slagen. Wijt daarom nooit iets alleen aan 
de wereld, of alleen aan anderen, maar vraag je af, wat je zelf mogelijk verkeerd hebt gedaan. 
 
Goedenavond  
 
(verkort)  
 
d.d. 11 januari 1974 
 
 
 
 
 
 


