
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

1 

ZONNEMAGIE 
 
2 november 1973 
 
Goedenavond, vrienden.  
 
Wij zijn niet alwetend of onfeilbaar. Vorm uzelf een oordeel over alles wat naar voren wordt 
gebracht. Ons onderwerp dient heden door u in de zaal gesteld te worden. Wat is uw keuze? 
 
 

ZONNEMAGIE 
 
 
De zon is altijd voor de mens erg belangrijk geweest. Er is een tijd geweest dat de zon een zo 
machtige god was, dat men hen zelfs niet durfde benaderen. Men vereerde toen de maan, omdat 
de maan dichter bij de mensen zou staan: de maan kon je zonder meer bezien, in de zon echter 
kon je niet schouwen. Het zal u duidelijk zijn dat men de krachten van die zon ontleed heeft op 
duizenderlei wijze. Reeds in de Atlantische periode, toen de zon een tijdlang erg belangrijk was, 
heeft men getracht met de krachten en macht van die zon bepaalde zaken tot stand te brengen. 
Enkele vormen hiervan zijn nog overgebleven, maar het meeste uit die tijd is toch wel 
teloorgegaan. Een van de meest bekende vormen van zonne- of lichtmagie, zoals deze nu nog 
bestaat, treffen wij aan bij de zonnemagie van Benares, een Indiase vorm van magie, die de 
laatste tijd echter niet veel beoefenaren meer kent. Hierbij experimenteert men en tracht het 
licht van de zon te doen breken door bepaalde edelstenen en zelfs door stukken gekleurd glas. 
Het wonderlijke is dat men hierdoor bv. een doek met een geur kan impregneren, zonder dat er 
verder reukstoffen bij te pas komen. In andere gevallen wordt de kracht van de zon ook wel 
genezend gebruikt, maar het moet mij van het hart dat de resultaten daarvan niet bepaald 
verbluffend zijn. 
 
In de magie is er een samenhang tussen zon en goud. Het goud wordt algemeen beschouwd als 
een zonnemetaal. De onaantastbaarheid van het goud is hierbij identiek met de onaantastbaar- 
heid van de zon. Zo kunnen wij, meent men, proberen de zon kenbaar te maken. Men gaat 
hierbij uit van het zonnemetaal of een steen, die aan de zon is toegeschreven en vormt hieruit 
een symbool. De reeks van zonnesymbolen die vanaf de oudheid zijn gebruikt, is hier niet op te 
sommen. Ik zou trouwens de tijd niet hebben om ook maar een deel hiervan met u te bespreken. 
De meest bekende symbolen zijn o.m. zonnerad, kruis in cirkel en, soms ook in negatieve zin, 
het hakenkruis. Dit komt namelijk voor in twee vormen: naar links- en naar rechtsdraaiende. 
Het u het best bekende is het negatief draaiende. In al deze gevallen gaat men uit van de zon 
als een kracht die door ingrijpen van de mens tot uiting kan komen. Gebruikt men een 
zonnesymbool waarin de lijn gebroken is, zo duidt dit erop dat men zonnekracht tracht om te 
zetten in beweging, in actie. Daar, waar men de zon uitbeeldt als een statisch geheel gaat het 
om de relatie tussen mens en zon, of, om het anders te zeggen: de banden tussen de hoogste 
krachten in het leven en de mens. 
 
Wat je met zonnemagie zoal kan doen? Men heeft zowat alles hiermee willen doen. De praktijk 
wees echter uit dat zonnemagie vooral bijzonder geschikt was om kracht te geven. Let wel: niet 
aan zieken maar aan gezonden. Men kon het uithoudingsvermogen van een mens vermeerderen 
hierdoor. Daarnaast kon men zonne-invloeden gebruiken om bv. een rijke oogst binnen te 
kunnen halen. Vreemd genoeg zien wij echter dat deze vorm van magie ook wordt gebruikt om 
bv. regen op te wekken. In de verschillende methoden van werken kennen wij de z.g. stille 
verering, de offerverering en de bewegingsverering - de laatste zou u waarschijnlijk een 
zonnedans noemen De stille verering berust op het zoeken van een contact met het wezen van 
de zon. Men staart zelfs in de zon: er zijn mensen die hierdoor blind werden. De magiër tracht 
de krachten van de zon, de stralingen van de zon in zich op te nemen en meent hierdoor in staat 
te zijn alles wat duister is, te verdrijven. In dergelijke gevallen zal men vaak te maken krijgen 
met vormen van duiveluitdrijving, waarbij zonnekrachten en namen een rol spelen.  



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

2 

Daarnaast zien wij dat men krachten van de zon naar iemand probeert te zenden, of de krachten 
van de zon gebruikt om te leviteren, bepaalde zaken op te heffen wat ook in Egypte bekend was. 
Minder spectaculair, maar toch ook wel van belang, is de poging die men doet om - middels de 
invloed van de zon - de innerlijke toestand, het gevoelsleven en humeur van een mens te 
veranderen. 
 
Verder werd gesteld dat degenen die de kracht van de zon in zich droeg middels bepaalde riten 
- en nooit zonder dezen - bepaalde natuurgeesten zouden kunnen beheersen. Wanneer u zich 
bezighoudt met de Arabische verhalen en overleveringen en later de verhalen uit de tijd van de 
sultanaten - 1001 nacht bv. - zien wij vaak, dat iemand met een Zonne embleem macht verkrijgt 
over djinns. Hij kan hen zelfs bevelen hem te dragen tot naar de zon. Alleen moet hij wel 
oppassen dat hij tijdens die reis geen heilige namen uitspreekt. Het doel van dergelijke reizen 
naar de zon is steeds weer een wensvervulling zoeken. Wij treffen trouwens in vele sprookjes, 
waaronder Slavische en Russische, het kasteel van goud in de lucht aan. Dit kasteel is identiek 
met de zon. Het is een macht die de mens bijna altijd vijandig is, maar in een deel van zich ook 
de mens in leven wil houden. Door deze twee aspecten tegen elkaar uit te spelen kan een mens 
in deze verhalen dan uit de krachten van de zon alles nemen wat hij werkelijk verlangt. 
 
Dit alles heeft betrekking op de eenvoudigste wijze van zonnemagie, waarbij de mens stil werkt 
en in feite werkt met zichzelf. Daarnaast kennen wij echter ook een offermagie. Dergelijke offers 
werden bv. in Assyrië veel gebracht, maar zijn evenzeer bekend uit Engeland, Ierland, Frankrijk 
en in de periode dat de druïden een grote ontwikkeling bereikten, zelfs in uw eigen land. 
Dergelijke offers vonden plaats in de nabijheid van het huidige Rolde. Ook in Duitsland bracht 
men dergelijke zonneoffers een lange tijd. Altijd weer werden de offers gebracht op een ogenblik, 
dat de zon vanuit een zeer bepaalde richting het altaar bescheen. Was er geen zon dan was het 
offer nutteloos. De regel luidde: Wanneer de eerste straal van de zon het altaar bereikt wordt 
het offer gebracht. Men stelde dat hierdoor de levensgeest van het offer langs deze straal door 
zou kunnen dringen tot in het wezen van de zon. Wanneer wij een bepaalde intentie hebben bij 
een dergelijk offer zullen wij dus, voor de eigenlijke offerande begint, deze in het offer moeten 
vastleggen middels bepaalde riten. 
 
Een vergelijkbaar iets, maar niet geheel meer vallende onder de zonnemagie pur sang, treffen 
wij aan in Mexico, waar men een boodschap brengt aan de zon middels het offer. Algemeen nam 
men in het Westen aan, dat door het offer de zon een boodschap ontving en, gunstig gestemd, 
een antwoord zou geven. Men stelde: Wanneer een volgende maal de zon wederom op het 
daarvoor bestemde altaar valt - wat in sommige tempels maanden kon duren - dan wordt het 
offer voltooid. De mens brengt dan een plantaardig offer, waarbij vaak bloemen of bessen een 
hoofdrol spelen. Er wordt aangenomen dat de van de zon gewenste kracht in dit offer of een 
deel daarvan terecht zal komen. Men maakte daarvan dan een soort drankjes, waarvan men 
aannam, dat zij wonderen konden doen. Wonderlijk genoeg bestaat in bijna gelijke vorm in delen 
van Afrika - en zover mij bekend - bij twee stammen in de Stille Zuidzee, nog steeds een 
dergelijke vorm van offeren, waarbij de zon een offer krijgt aangeboden en middels een tweede 
offer, dat enige tijd later gebracht wordt, de mens zijn antwoord geeft. 
 
Of hier sprake is van een verwerven van reële krachten uit de zon, waag ik te betwijfelen. Zover 
ik na kan gaan, berusten de behaalde resultaten voornamelijk op suggestie, maar in enkele 
gevallen ook op kruidkunde bij de priesters. Zo is mij bekend dat, waar druïden een vervulling 
wilden afdwingen voor genezing, zij zelf reeds de juiste ingrediënten voor een werkzaam 
medicijn tussen de offergaven legden. Wanneer deze kruiden later op de juiste wijze tot een 
soort thee werden verwerkt, hadden zij nog steeds hun genezende uitwerking. Men kon dan 
daarop wijzen en zeggen dat de kracht van de zon dit tot stand had gebracht. 
 
De derde vorm van zonnebezwering is gebaseerd op een soort dans, waarbij de bewegingen de 
dansers één dienen te maken met de zon. De oude vormen, die ik hiervan ken, doen denken 
aan de nu nog wel voor toeristen gedanste zonnedans van de Hopi-indianen. Soortgelijke dansen 
komen nog heden ook voor in bepaalde delen van Nieuw-Guinea en in delen van Afrika. 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

3 

Opvallend is hierbij dat de dansers steeds maskers dragen, of zich rituele maskers schminken. 
Zij zijn dus niet zichzelf en dragen een soort sieraad, dat soms boven het hoofd, maar even vaak 
op de rug wordt gedragen. Het motief is steeds weer een stralenbundel of cirkel, uitgaande van 
een licht geverfde punt - wit of geel. De stralen worden gevormd door pluimen bij de mooiste 
sieraden. In andere gevallen is er sprake van een getekende of op een dergelijke wijze 
gevlochten mat. Het straalmotief is echter altijd weer aanwezig. De danser die in de zon danst 
- waarbij men stelt dat de dans altijd overdag moet plaatsvinden en het middaguur moet vallen 
in de periode van de dans - wordt, naar men stelt, op een ogenblik bezeten van de geesten van 
de zon en valt neer. Het gaat hier niet om het wezen van de zon zelf. Deze heeft echter volgens 
magische stellingen een reeks onderdanen, een soort engelen. Dezen worden door de dans in 
een mens geprojecteerd. Deze kan dan profeteren, een vloek leggen of opheffen, terwijl hij ook 
door gebaren en stemgeluid de mensen vaak duidelijk maakt wat zij moeten doen. Deze vormen 
van trance leveren over het algemeen wel positieve resultaten op, ofschoon de bron daarvan 
natuurlijk niet te bepalen is. 
 
Nu blijft ons nog de westerse vorm van zonnemagie in meer recente tijden. Hier zien wij de zon 
ook weer voorkomen als een zeer grote kracht. De zon wordt daarbij vaak aangesproken als 
JOD. Deze naam is m.i. afgeleid uit de kabbala. Tot de zon roept men. Maar deze heeft een 
eerste dienaar, die in feite alles zal verwezenlijken wat met de aarde samenhangt. Hij heet Arcan 
en is gelijktijdig zelf de bezielende kracht en heer van de maan. Door een beroep te doen op de 
zon in de naam Jod of een andere naam - men schrijft ook wel JHVH, waarbij men dus kennelijk 
Jehova als belichaamd in de zon ziet, krijgt men gehoor. Men doet dan een beroep op de 
‘engelen’ waarvan men bepaalde diensten verlangt. Gebruikelijk is een bezwering die bestaat uit 
incantatie, invocatie, evocatie. Daarbij worden dan steeds dringender in de naam van de zon 
geesten bij naam opgeroepen en in de naam van hun meester bevolen de mens te gehoorzamen. 
Deze zonnemagie komt ook weer zowel in positieve als in negatieve vorm voor. De laatste vorm 
heb ik overigens niet al te veel aangetroffen. Toch gaat het vooral in de vroegmiddeleeuwse 
zonnemagie voornamelijk om het geven van zegeningen of het leggen van voorwaardelijke 
vervloekingen. 
 
In alle gevallen wordt deze kracht gericht op grotere gehelen. Het is maar zelden dat een 
dergelijke bezwering op een enkele mens wordt gericht. Het kan bv. voor een vorst of de heer 
van een gebied nog wel aanvaardbaar zijn. Daarvoor wordt nog wel eens een bepaalde 
zegenspreuk uitgesproken, maar men zal dit nimmer voor een gewoon mens doen, wel voor een 
groep. De zon is kennelijk te krachtig voor een enkeling. Een van de vroege magiërs schrijft dan 
ook in zijn grimoire waarschuwend: Onderwerp nooit een enkele mens, zonder hem beschermd 
te hebben, aan de stralende krachten van de zon. Want ziet, zij zal hem verteren en niets van 
hetgeen gij wilt bewerken, zult gij dan waar kunnen maken. Wat overigens een zeer vrije 
vertaling is. Bedoelde grimoire is geschreven in een mengsel van latijn en frans, terwijl het 
taalgebruik nog veel gruwelijker is dan mijn taalgebruik op dit ogenblik. 
 
Hier hebben wij dus kennelijk te maken met het denkbeeld dat de zon een representant van God 
is, dan wel de zichtbare verschijningsvorm van God. Onze afhankelijkheid van de zon - in die 
dagen reeds duidelijk erkend - maakt het ons mogelijk alle gewenste veranderingen uit die God 
te verkrijgen. Wanneer deze God ons zijn dienaren zendt en ons een gezag geeft over die 
dienaren, is alles verder voor elkaar en kunnen wij daardoor doen wat wij willen. Wat magisch 
mogelijk een wat vreemde opvatting lijkt, maar dit toch niet is. Want in de magie gaat men 
steeds weer uit van het standpunt, dat geest of god op een juiste aanroep antwoordt door je 
een gezag te geven. Je krijgt dus tijdelijk een deel van de goddelijke macht. Wat je met die 
macht doet, heeft echter niets meer te maken met die God. Daarvoor ben jijzelf verantwoordelijk 
en niemand anders. De goede God is zo dom om eenieder die daarom op de juiste wijze vraagt 
die kracht te geven ook al gebeurt dit met bedoelingen die de God later - nadat de goddelijke 
kracht weer tot hem is teruggevloeid - zal wreken. Zo primitief als u denkt, is dit overigens toch 
niet. Want wij kunnen evenzeer stellen dat God het atoom heeft geschapen en de mens, maar 
de mens nog niet heeft laten weten, dat hij met zijn vingers van de atoombom af moet blijven.... 
 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

4 

Mogelijk zit dus in deze magische denkwijze nog wel iets, wat niet geheel onjuist is. Deze vorm 
van magie is overigens overgeleverd en wordt op het ogenblik nog wel bedreven. Delen van de 
magische praktijk zijn zelfs overgewaaid naar bv. West-Indië en is daar vermengd met 
plaatselijke gewoonten en oude negermagie. Wij vinden ook vormen van de zonnemagie terug 
in de voodoo, vooral in de Haïtiaanse ‘kult’. Hier in Europa is de zonnemagie echter langzaamaan 
beperkt geworden, zodat men er nu in hoofdzaak nog amuletten mee maakt. Men schrijft nog 
steeds bepaalde zonnezegels, terwijl bepaalde zonnenamen in sommige landen ook nu nog wel 
worden gebruikt om genezing te bevorderen. Aanroepen van bepaalde namen van de zon zien 
wij ook wel optreden bij bepaalde vormen van duiveluitdrijving. Vooral in de buurt van Lüneburg 
in Duitsland zien wij dit. Daar zijn mensen die nog de oude namen kennen en de oude rijmpjes 
die erbij behoren. Zij laten zich voor die kennis overigens wel zeer goed betalen, dat kan ik wel 
verzekeren.  
 
Dit was dan een oppervlakkig beeld van hetgeen zonnemagie was en is. Hebt u hierover nog 
specifieke vragen? 
 

Vraag: Ik zou nog de samenhangen willen weten van de inwijdingsmagie. 
Antwoord: Inwijdingsmagie van het licht? Deze is zeer oud, maar heeft niets met zonnemagie 
te maken. Om te begrijpen hoe deze inwijdingsgebruiken ontstonden, dient men zich terug te 
verplaatsen naar de jonge aarde, die nog in een dikke wolkenhul was geborgen. Het eerste 
directe zonnelicht, dat door denkende wezens werd gezien - tijdens het keizerrijk Mû, eerste 
periode - heeft een enorme indruk gemaakt. Door dit licht immers werd alles anders. Vanaf deze 
tijd vinden wij in allerhande inwijdingsriten die, eens voor elke kaste, later voornamelijk in de 
priesterkaste, een rol speelden het licht als een belangrijk punt. Het licht is dan het eindpunt 
voor eenieder die alle inwijdingsbeproevingen heeft doorlopen. Wij spreken zelfs nu nog over 
bv. de lichte sferen. Licht speelt dus een rol, maar dit licht is niet altijd ook de zon. Soms krijgt 
het licht een geheel eigen naam en is een goddelijke functie die niet stoffelijk kenbaar is. In 
andere gevallen wordt het licht gezien als een soort kosmische adem. In enkele gevallen wordt 
zelfs de primitieve wereldether gezien als het werkelijke licht, waardoor een inwijding geschiedt. 
 
Ik zou in dit verband dus liever niet over zonnemagie willen spreken. Er zijn wel bepaalde 
legenden waarbij de zon en haar magische krachten een rol spelen. Zo wordt bv. het labyrint 
voorgesteld als duisternis of onwetendheid, waarin de stiergod allen bedreigt - waarbij deze god 
vermoedelijk een zonnesymbool is, terwijl de horens die als heilig teken rond dit bouwwerk 
staan, kennelijk de maan symboliseren. Het kluwen dat Ariadne haar minnaar meegeeft, zou 
dan een symbool zijn van een lichtstraal, waardoor men in dit duister zijn weg kan vinden. In 
bepaalde riten wordt het genoemd als het innerlijke licht, dat onze minnares de waarheid ons 
geeft wanneer wij dolen in de wereld, zodat wij daarin altijd onze weg zullen kunnen vinden. 
Stelt u dus, dat deze lichtmagie zonnemagie is, dan kunt u soms wel eens gelijk krijgen. Maar 
zelfs in die gevallen gaat het m.i. eerder om overgenomen formuleringen van vroegere 
zonneaanbidders. Ik vraag mij trouwens af, of wij in deze gevallen met een werkelijke magie te 
maken hebben. Het gaat hier om een innerlijke verandering, waardoor men deelheeft aan het 
licht. 
 
Het innerlijke licht is een eigenschap van de mens. Of men dit licht nu in de zon, of in een meer 
kosmische bron wil zoeken, doet daarbij volgens mij minder ter zake. Er bestaan zelfs 
inwijdingsriten waarbij wordt gesteld: Het licht is het innerlijke besef, waardoor men zelf tot licht 
wordt en zelfs in een uitdovend Al in staat zal zijn dit eigen licht te behouden, zodat men steeds 
bewust zal zijn en uit het duister voor zich zal kunnen scheppen, omdat men dan als lichtende 
kern van het laatste ‘zijn’ het ‘geheel zijn’ weer uit zich tot aanzijn zal kunnen roepen. Een mooie 
formulering van iets, wat essentieel volgens mij wel waar is. Indien u dus spreekt over zonne-
inwijdingen, dan kunt u volgens mij denken aan bepaalde inwijden die eens bestaan hebben, 
maar de zon was in deze inwijdingen - met enkele uitzonderingen waar men uitging van een 
zonaanbidding - niet het werkelijke kernpunt. Men ging eerder vanuit een beleving over tot besef 
van innerlijk licht, waarbij wij dus eerder kunnen spreken over een innerlijk verlicht worden.  



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

5 

Er is geen sprake van een magie, maar van een middels zekere zware proeven verwerven van 
inzicht. 
 
Is dit voldoende? 
 

Vraag: Is de farao Ichnaton bij uitstek een zonneaanbidder geweest? 
Antwoord: Dat waren de Egyptenaren in die dagen allen. Vergeet niet, dat Ra en Ammon 
zonnegoden waren. Wat bij Ichnaton opvalt - hij geeft zichzelf overigens deze naam - is vooral, 
dat hij geheimen, waaraan de priesters hun macht ontlenen, de geheimen van het contact met 
God, met de zon, probeert om te zetten in een algemene eredienst, waarin eenieder zelf deze 
mogelijkheid zou bezitten. Zijn prediking van Aton is ongetwijfeld er een van een verlicht mens, 
die bovendien veel kunstzinnige aanleg moet hebben gehad. Maar daarnaast is zij ongetwijfeld 
ook iets, wat gedaan wordt door een mens, die wil ontkomen aan de dwang en de gebondenheid 
in zijn eigen hofhouding. Hij wil ontkomen aan een formalisme, waardoor hij in feite een pion 
wordt van de priesterkaste en in wezen gemanipuleerd wordt door bepaalde personen in eigen 
omgeving die eveneens priesterwijdingen hebben ontvangen, en de tempel eerder trouw zullen 
zijn dan de vorst. 
 
Hierin ook is de reden gelegen van de uitermate felle wijze waarop men hem en zijn leer heeft 
bestreden. Het ging hier niet om het uitroeien van de Aton-verering zonder meer - dat was alleen 
maar een meer algemene vorm van hetgeen in de tempels uiteindelijk toch ook reeds werd 
onderwezen. Het ging erom dat door het stichten van deze leer de macht van de tempels werd 
aangevochten. Deze tempels hadden in die periode ongeveer de helft van het bebouwbare land 
in hun bezit en bezaten ongeveer de helft van alle handelslicenties langs de Nijl. Het zal u wel 
duidelijk zijn dat de heren geen zin hadden hun prettige en veel verdienste brengende leven nu 
opeens prijs te geven, om een verlichting van het volk mogelijk te maken. Dit is overigens een 
verschijnsel dat wij op de wereld altijd weer ontmoeten. Waaruit wel blijkt dat Ichnaton niet 
alleen de verlichte of de dromer is, die men in hem wil zien, maar dat hij daarnaast vooral ook 
een rebel is tegen de priesterlijke macht. Gezien de wijze waarop hij zijn kennis aan het volk 
overdraagt en zijn geloof vormgeeft, mogen wij hem wel tot de ingewijden rekenen, maar dan 
de ingewijden die hun kennis naar buiten toe brengen. Zoals reeds eerder en ook later is 
gebeurd. Abraham zou uitgedreven zijn uit Ur, omdat hij bepaalde tempelgeheimen openbaar 
had gemaakt en zich priesterlijke rechten had toegeëigend, zonder gehoorzaam te zijn aan de 
tempels. Jezus brengt een aantal geheimen naar buiten die reeds lang voordien behoorden tot 
de geheimleer van de Essenen en wordt eveneens voornamelijk bestreden omdat hij het gezag 
van de tempel aantast. Zodat Ichnaton zeker niet de enige is geweest, of de grootste onder 
dergelijke rebellen. 
 

Vraag: Ik hoorde u zeggen, dat de Egyptenaren zonnemagie ook gebruikten voor 
levitatie. Van grote blokken bijvoorbeeld? 

Antwoord: Dat is wel eens gebeurd, maar niet frequent en niet voor vele blokken. Wel werd er 
met zonnekracht een soort bedrog gepleegd. Ofschoon men geen geslepen glas kende, had men 
toch een soort brandglas weten te vervaardigen, bestaande uit twee schalen die met water 
waren gevuld. Hierdoor liet men in een bepaalde tempel het licht van de zon op een voetstuk 
vallen waarin vloeistof was geborgen. De uitzetting deed, middels een soort hydraulische 
werking, versterkt door een hefboom een godenbeeldje schijnbaar zonder oorzaak of beroering 
op bepaalde dagen omhoogrijzen, zodat eenieder het kon zien. Dit werd door het volk beschouwd 
als een wonder. Later begreep men dat niet de zon, maar warmte voor dit verschijnsel 
aansprakelijk was en bouwde in een tempel een ketel in, in een offeraltaar. Wanneer daarop nu 
een offervuur werd ontstoken, kon de stoom een paar deuren open doen gaan, zonder dat een 
mensenhand daarbij te pas kwam. Men kon dan in een soort heilige ruimte kijken, waarin 
eveneens een godenbeeld was opgesteld. Maar van werkelijke levitatie, bv. bij de bouw van de 
Pyramides of tempels, is maar zeer beperkt sprake. Men gebruikte daarvoor slaven. 

 
Vraag: Hoeveel omwentelingen maakt de zon in een jaar? 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

6 

Antwoord: In een aardjaar en gemeten tegenover een vast punt maakt de zon ongeveer 17 
omwentelingen. Dit is echter niet de omwenteling van de atmosfeer, maar van de zware kern. 
De zonneatmosfeer roteert ook, maar sneller en onregelmatiger. U kunt dus de rotatiesnelheid 
van de zon evenmin bepalen aan de hand van de verplaatsing van zonnevlekken, evenmin als u 
de omwentelingssnelheid juist kunt bepalen aan de hand van een tornado, die zichtbaar wordt 
in haar atmosfeer.  
 
Wij hebben nog wat tijd over en zullen nog iets kunnen zeggen over het door u gestelde punt. 
 
 

VOERT BEZETENHEID TOT KRANKZINNIGHEID? 
 
 

Een wonderlijke vraag eigenlijk. Want voor de doorsnee mens is bezetenheid identiek met 
krankzinnigheid. Iemand die een andere persoonlijkheid toont, die echter niet voortdurend aan 
het woord blijft, maar steeds weer door de oude persoonlijkheid wordt afgewisseld, is voor de 
mensen geestelijk niet gezond. Hij is voor hen wel degelijk krank van zinnen. Veel krankzinnigen 
die in gestichten zijn, zijn dit mede of ten dele omdat zij bezeten zijn of aanhechtingen kennen. 
Bezetenheid en aanhechtingen betekenen een vervreemden van de eigen persoonlijkheid en zo 
een gedrag dat niet meer of niet geheel meer volgens de algemeen geldende normen plaatsvindt. 
 
Wanneer je nu erg lang door een andere persoonlijkheid bezeten werd, ontstaat een wonderlijk 
verschijnsel. Na beëindiging van die bezetenheid heeft de mens n.l. twee herinneringen. Bij een 
langdurig beheersen en beïnvloeden van het lichaam, waarbij ook van de hersenen gebruik zal 
worden gemaakt, worden op den duur ook herinneringen van de in beslag nemende 
persoonlijkheid vastgelegd, zo goed als die van de mens zelf. De mens die zo na een langere 
bezetenheid ontwaakt, zal dan ook vaak alle verschijnselen van schizofrenie gaan vertonen of 
blijven vertonen. Hij heeft momenten waarin zijn wereld ervoor hem opeens anders uit gaat 
zien, hij wordt steeds geconfronteerd met z.g. valse herinneringen, terwijl het gedrag zich steeds 
weer zal wijzigen, omdat delen van de in bezitnemende persoonlijkheid in het gewoontepatroon 
zijn opgenomen en zo een beheerstheid volgens eigen aard en wil belemmeren. In de meeste 
gevallen komen hierbij ook angsttoestanden tot stand. Men zou volgens mij dus mogen stellen, 
dat een langdurige bezetenheid inderdaad tot geestesziekte voert, die eerst langzaam genezen 
zal worden, terwijl het gedrag in deze periode, uitgaande van de normen van de andere mensen, 
dat van een krankzinnige is. 
 
Maar aan de andere kant zijn er entiteiten die iemand in beslag kunnen nemen, zonder met die 
mens ook maar iets geks te willen doen. Het is wel mogelijk dat iemand door een entiteit in 
beslag wordt genomen om zo een bepaalde taak te volbrengen. Dan kan die bezetenheid een 
jaar of langer bestaan, zonder dat de persoon daarbij ooit een handeling pleegt die tegen het 
normbesef van de mensen ingaat. Er zijn slechts afwijkingen in het normale gedrag te vinden, 
die naar men zegt: niet passen bij de persoon. Maar van krankzinnigheid kan men dan toch niet 
spreken. Zo iemand is dus wel degelijk volgens aller oordeel normaal, ofschoon hij reageert 
volgens een ander schema van leven, een andere opdracht. Daar geen conflict met de wereld 
hierdoor ontstaat, zullen de herinneringen gemakkelijker fuseren en kan de persoon na een korte 
periode van overspanning weer geheel zichzelf worden. 
 
U zult hieruit wel begrijpen dat bezetenheid lang niet altijd kwaadaardig is. Wat dat betreft zijn 
er heel wat aardige vragen te stellen: Indien wij zien hoe onmenselijk sommige mensen zich 
opeens en zonder kenbare redenen gaan gedragen, moeten wij ons toch wel eens afvragen of 
daarbij mogelijk ook bezetenheid een rol speelt. Bij gewone mensen kunnen wij ons er natuurlijk 
afmaken door te spreken over hysterie, bewustzijnsvernauwingen e.d. Maar wanneer het 
mensen op hoog niveau zijn die opeens vreemd beginnen te handelen, zo rijst de vraag mogelijk 
ook wel eens bij u, of dergelijke mensen soms bezeten zijn. Want zij gaan dan tegen elke norm 
in en lijken wel te leven in een wereld, te reageren in een werkelijkheid die voor niemand bestaat, 
behalve kennelijk voor hen - ofschoon zij soms hun wereldbeeld en denkwijze toch wel over 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

7 

weten te dragen aan anderen. In dergelijke gevallen is er zeker geen sprake van krank- 
zinnigheid, wel van bezetenheid. Mogelijk later, wanneer een dergelijke persoon geen macht 
meer heeft, zal men hem een krankzinnige noemen, maar zolang hij aan de macht is, geldt hij 
als een voorbeeld, een ideaal. Wat de vraag doet rijzen, wie er dan eigenlijk gek is. 
 
Geesten kunnen mensen beïnvloeden en beheersen. Dat is wel zeker. Dergelijke dingen zijn 
mogelijk vanuit het duister zo goed als uit het Licht. Inbeslagname zal echter vanuit het Licht 
altijd met een duidelijke bedoeling gebeuren en een taakvervulling inhouden. De beheersing van 
het eigen ik van de persoon zal daarbij dan beperkt worden tot het werkelijk noodzakelijke, zijn 
eigen aard krijgt de kans zich steeds weer geheel en ontspannen te manifesteren. In dergelijke 
gevallen behoeft men niet voor krankzinnigheid als gevolg hiervan te vrezen. De beheersing is 
veelal te kort, de mens voelt zelf dat hij een ogenblik verstrooid was. Zelfs bij een onvermijdelijk 
langer beheersen van de persoon zal diens eigen ik zoveel mogelijkheid tot uiting hebben, dat 
men na afloop ten hoogste het gevoel heeft wat overspannen te zijn geweest. 
 
Vanuit het duister ligt de zaak wat anders, vooral wanneer een entiteit op aarde iets wil bereiken. 
Langdurige bezetenheid, waarbij het eigen ik geheel of grotendeels wordt onderdrukt, zal uit 
een duistere wereld plaatsvinden, niet vanuit een lichte sfeer. Wanneer een duistere entiteit een 
lichaam beheerst en daarin langere tijd aan het woord is, zal deze ook geen respect tonen voor 
de eigen persoonlijkheid van zijn slachtoffer. Integendeel: hij zal zoveel mogelijk de eigen 
persoonlijkheid verdringen of absorberen. Valt dan de bezetenheid en daarmee het bezielende 
momentum weg, dan blijft een mens over die op zijn minst genomen wat simpel is en op zijn 
ergst een gevaarlijke krankzinnige die geheel onbeheerst reageert en soms opeens ergens 
gevaar ziet, waar dit niet aanwezig is, maar dan wel zeer agressief reageert. 
 
Hebt u zover commentaar? 

 
Vraag: Onverstaanbaar. 

Antwoord: Ik geloof niet dat dit geheel juist is. Wanneer een mens een tweevoudig besef van 
zijn persoonlijkheid krijgt, zal hij normalerwijze wel in staat zijn deze besefte tegendelen in eigen 
Ik toch harmonisch te blijven uiten. Zijn gedrag verandert dus wel, maar hij blijft zichzelf 
meester. Dit komt in uw wereld regelmatig voor. Bij de ontwikkeling van een werkelijke 
schizofrenie vinden wij een roes-effect. Wat wil zeggen dat delen van de persoonlijkheid - veelal 
onderdrukte delen van de eigen persoonlijkheid dus, of in enkele gevallen herinneringen aan een 
vroegere persoonlijkheid, een andere incarnatie - tijdelijk gaan domineren. De mens neemt dan 
dit gehele gedrag over, zodat er een zeer sterke tegenstelling tot stand komt t.a.v. de normale 
persoonlijkheid. De spanning tussen deze beide uitingen is dan aanleiding tot allerhande 
ziekelijke toestanden. U mag echter niet zeggen dat schizofrenie altijd een bewijs is, dat men 
een bepaalde ontwikkeling doormaakt. U kunt echter zeggen dat de kentekenen van schizofrenie 
- wat op zich een door de mens gegeven aanduiding voor een z.g. gespleten persoonlijkheid is 
- zijn vastgelegd in een z.g. medisch model. 
 
Men heeft dus bepaalde normen, op grond waarvan men tot deze diagnose komt. De diagnose 
is echter niet bepaald onfeilbaar, vooral omdat de symptomen van een werkelijke gespletenheid 
lang niet altijd zo duidelijk zijn als volgens de eisen van dit medisch model geëist wordt. Verder 
moeten wij er rekening mee houden dat in het leven van praktisch elke mens tijdens een 
toestand van spanning, althans eens in het leven, zich een dergelijke splitsing schijnt voor te 
doen, beantwoordende aan de eisen van het medisch model, maar zonder de gevolgen die daarin 
worden gesteld. Men erkent dit niet geheel openlijk en spreekt eerder over verminderde 
toerekeningsvatbaarheid, of daden begaan in affect. Eerlijker zou het zijn, wanneer men daaraan 
toe zou voegen dat ook dit voortkomt uit een soort splitsing van de persoonlijkheid, waarbij 
bepaalde delen van die persoonlijkheid autonoom worden en andere delen van de 
persoonlijkheid onderdrukken. 
 

Reactie: Dit maakt de ontwikkelingsgang niet verklaarbaar. 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

8 

Antwoord: Deze ontwikkelingsgang kan velerlei zijn. Het is mogelijk dat stoornissen in het 
zenuwstelsel optreden en oorzaak worden, bv. als gevolg van een vergiftiging. Hierbij valt dan 
de monitor weg, dat deel van het menselijke besef, waardoor het geheel van de in de mens 
optredende impulsen voortdurend getoetst wordt aan een model van aanvaardbaarheid dat door 
opvoeding tot stand is gebracht en deels zelfs is aangeboren. Door vergiftigingen kan dit geheel 
of deels uitvallen. Wij zien daardoor opeens een reeks van affect-handelingen, waarbij 
onmiddellijke, maar niet meer gelimiteerde reactie van de persoon op elke invloed vanuit de 
buitenwereld kan plaatsvinden, en een gedrag ontstaat dat men onaanvaardbaar kan noemen. 
 
Opvallend is dat bij bepaalde vormen van vergiftiging bovendien bewustzijnsveranderingen 
optreden, waarbij de zintuigen tijdelijk geheel anders reageren, hallucinaties optreden en een 
vermenging ontstaat van in het ik aanwezige waarden en voorstellingen met de van 
buitenkomende prikkels. De wereld kan dan een voortdurend veranderend nachtmerrieachtig 
geheel schijnen. Dit is een van de kentekenende verschijnselen bij gevorderde schizofrenie. Maar 
vergeet daarbij niet dat dezelfde kentekenen bij de normale mens in de droomwereld altijd 
optreden. Er is dus sprake van de vermenging van de droomwereld met de z.g. werkelijkheid. 
Het reageren op deze vertekende werkelijkheid naar buiten toe is een van de kenmerken van de 
schizofrenie. Men zou kunnen zeggen dat innerlijke waarden en uiterlijke belevingen gelijktijdig 
als werkelijkheid in het bewustzijn worden geprojecteerd, waarbij de normen van de innerlijke 
wereld gelijktijdig de reactie op de wereld buiten het ik geheel gaan bepalen. 
 
Hopelijk is het er duidelijk uit gekomen, want het is nogal ingewikkeld. Maar als het niet duidelijk 
is, of u het niet met me eens bent, hoor ik dit nu wel. 
 

Vraag: Hoe was het met Nietzsche? 
Antwoord: Of hij schizofreen was? Uit zijn uitingen blijkt dit niet geheel. Wanneer hij stelt: "Wenn 
du zu den Weibern gehst, vergiss die Peitsche nicht," zo denk ik, dat dit ook wel een reactie kan 
zijn op bv. een lastige schoonmoeder of zo. Kenmerkender vind ik zijn reactie in "Also sprach 
Zarathustra." Hierin laat hij de ingewijde worstelen; kentekenen van schizofrenie in het gedrag 
zijn volgens mij daarbij aanwezig, terwijl het geheel culmineert in een teruggaan van de 
ingewijde naar de wereld, omdat zijn grootheid voor hem geen waarde heeft, wanneer er geen 
publiek is dat zijn meerwaardigheid erkent. Het is hem kennelijk niet voldoende alleen maar 
ingewijde te zijn. Wat erop wijst, dat werkelijke grootheid in zijn gevoel niet ligt in de bereiking 
zelf, maar schuilt in de ogen van anderen. Dit echter acht ik normaal.  
 
De meeste mensen die op aarde naar grootheid streven doen dit niet door in zichzelf te werken 
aan zichzelf, maar door een komedie op te voeren voor zoveel mogelijk toeschouwers, waarbij 
zij een hoogheid trachten te projecteren die zij voor zich wel weten nooit geheel te kunnen waar 
maken en niet geheel te bezitten. Mogelijk acht u dit laatste een cynisme, maar zo is het niet 
bedoeld. Een mens die streeft naar hoogheid en niet naar harmonie in zichzelf - dus naar een 
verheven zijn boven anderen - moet iets van een exhibitionist in zich hebben. Hij wil zich 
voortdurend in de aandacht weten en daarbij aantonen dat hij de meerdere is. Waarbij het hem 
niet belangrijk is dat die meerwaardigheid ook concreet bestaat, zolang hij er maar aan kan 
geloven door de bevestiging die anderen hem hiervoor schijnen te geven. Hij is daarbij zelfs 
volkomen bereid de beoordelingen van anderen geheel anders te interpreteren, dan zij kennelijk 
bedoeld is. 
 
Een voorbeeld hiervan vindt u in de Watergatezaak. Hier blijken de mensen rekening te houden 
met bepaalde gevolgen die een erkenning in schijnen te houden en voor al het andere te stellen: 
Je hebt mijn gedragingen dan verder ook maar goed te vinden. Ik ben goed en hoog, ik verwacht 
applaus. Komt er toch kritiek, dan blijkt hoe bepaalde personen dit niet eens reëel kunnen 
ervaren en onmiddellijk stellen: de zwijgende meerderheid staat achter ons, het zijn alleen een 
paar schreeuwlelijken die tegen ons zijn. Waarbij je volgens mij toch de vraag dient te stellen 
of iemand die zo reageert, wel geestelijk gezond is. 

 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

9 

Reactie: Ik dacht dat de vraag over Nietzsche vooral betekende dat men een antwoord 
wilde hebben op de vraag, of hij schizofreen was of niet. 

Antwoord: Ik heb getracht aan de hand van citaten duidelijk te maken wat er zich in deze man 
afspeelde: Er was een gevoel van isolement, waarbij een terugkeer tot de norm geprobeerd 
wordt, maar steeds niet geheel waar kan worden gemaakt. Ik wees verder op de drang naar 
erkenning die uit dit alles spreekt. Uw conclusie liet ik aan uzelf over. 

 
Vraag: Welke hulp is er mogelijk bij bezetenheid, zowel door de aardse mens als door de 
z.g. begeleidende liefde-geesten? 

Antwoord: Bent u soms aangestoken door mijn cynisme, dat u stelt: de zogenaamde 
begeleidende liefde-geesten? Indien zij u begeleiden en liefde-geesten zijn, zijn het eenvoudig 
begeleidende liefde-geesten. Zij zijn er wel, of zij zijn er niet. Andere geesten vallen niet onder 
deze term en zullen deze titel naar ik meen niet voor zich opeisen. Het ‘zogenaamd’ kan dus 
alleen duiden op iets wat u zo noemt, terecht of niet, of het er is of niet. Vergeef mij de 
opmerking. 
 
Wat de feiten betreft: Wanneer inbeslagname is geschied zonder boos opzet of zonder besef van 
hetgeen men er mee tot stand brengt, is het ongetwijfeld ook voor de mens mogelijk de band 
te breken, mits men maar contact op kan nemen met de in bezitnemende geest. Na een dergelijk 
contact blijkt voor de patiënt vaak een genezing tot stand te komen, terwijl de betrokken entiteit 
zelf eveneens plotseling een nieuw bewustzijn opdoet. Dit kan op aarde worden gedaan en is in 
de praktijk ook op aarde zeer vaak met goede resultaten gedaan. Daarnaast kan men uit de 
geest proberen iemand, die in bezit neemt, tot een dergelijk besef te brengen. Maar wanneer hij 
zich sterk concentreert op de lichamelijke reacties van zijn gastgever is dit vaak erg moeilijk. 
 
Dan zijn er geesten die bewust iemand in bezitnemen om zoiets tot stand te brengen, vaak iets 
gemeens. Als geest sta je in dergelijke gevallen voor de vraag, of je de band wel met geweld 
mag breken. Want wanneer je dit doet, zal bijna altijd degene die in bezitgenomen werd, daaraan 
ten gronde gaan. Dan probeer je eerder de mogelijkheden van de persoon in kwestie te beperken 
in de hoop de in bezitnemende geest op deze wijze dermate te frustreren, dat hij op de duur 
zijn slachtoffer vrijgeeft. Duiveluitdrijvingen, volgens sommige riten op aarde, hebben een 
soortgelijk effect, met dien verstande dat na de uitdrijving weer voor de geest in kwestie een 
volle vrijheid van handelen aanwezig is, mits zijn harmonie met zijn slachtoffer niet geheel 
verbroken is. Aan de mogelijkheden van mens en geest op dit gebied zijn echter beperkingen 
opgelegd, omdat er nog zoiets als een vrije wil bestaat. Bovendien vergeet men wel eens dat 
bezetenheid, inbeslagname e.d., alleen mogelijk zijn, wanneer er een harmonische factor 
bestaat tussen inbeslaggenomen en in beslag nemende geest. Dit geldt zelfs voor mediumiciteit. 
Je kunt je als geest niet uiten door een medium, waarmee je geen affiniteit bezit. 
 

Vraag: Moet er een harmonie met de persoonlijkheid bestaan? 
Antwoord: Die kan met een deel van de persoonlijkheid bestaan en kan zelfs met een deel van 
de ervaringen van de persoonlijkheid bestaan, die je benadert. Het is dus niet noodzakelijk dat 
deze harmonie met de gehele persoonlijkheid en bij voortduring bestaat. 
 

Vraag: Het kan ook een vorige incarnatie zijn, die verbinding?  
Antwoord: Misschien. Vorige incarnaties kunnen bepalend zijn voor de instelling en keuze bij de 
huidige incarnatie. Op grond hiervan zijn inderdaad wel harmonieën mogelijk. Mogelijk. Het is 
dus zeker lang niet altijd dat de bedoelde harmonie een voorgeschiedenis hebben in een eerdere 
incarnatie. Het gestelde is zeker mogelijk maar toch geen dominerende mogelijkheid. Uitgedrukt 
in delen ten honderd zou ik stellen, dat de door u genoemde factor tussen 10 en 12 ten honderd 
een rol kan spelen. Een niet al te groot percentage van het totaal aantal contacten wordt hierdoor 
dus mede beïnvloed. 
 

Vraag: Hoe kom je eigenlijk in contact met een in beslag nemende geest? 
Antwoord: Meestal komt u er niet mee in contact, maar komt deze in contact met u. De zaak 
ligt ongeveer als volgt: U hebt een aura. Die aura kan door emoties en gedachtenprocessen 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

10 

beroerd worden. Nu is het eenvoudigste geval, waarin een dergelijk contact mogelijk is, dat uw 
uitstraling op een bepaald ogenblik de aandacht trekt van een entiteit. Stel dat die geest geen 
behoefte heeft om u in bezit te nemen. Dan kan nog het volgende gebeuren: De entiteit wordt 
attent op uw uitstraling en komt in de buurt van uw aura, terwijl er zich in u een felle emotie 
afspeelt. De entiteit beseft mogelijk niet, dat dit voor hem ongeveer hetzelfde is als voor de 
zwemmers een draaikolk. Komt hij te dicht in de buurt, dan ontdekt hij dat het een zeer grote 
kracht betekent, waaruit hij zich vaak dan ook niet zal kunnen losmaken, voordat een meer 
normale toestand in de aura is weergekeerd. 
 
De vraag is dan, hoe deze entiteit verder zal reageren. Hij kan natuurlijk, mits hij zeer voorzichtig 
is en zich zeer veel moeite getroost, zich wel uiteindelijk weer bevrijden. Maar hij is opeens 
aangesloten op uw wezen en ontvangt daardoor een groot deel van de prikkels die u ontvangt. 
Hij merkt iets van uw gedachteleven en gevoelsleven. Indien het nu bv. iemand is die eerst 
kortgeleden de stof heeft verlaten, of iemand die aardgebonden is, dan krijgt hij daardoor veelal 
het gevoel dat hijzelf weer op aarde leeft. Hij meent dus zichzelf in u te hervinden en probeert 
dus ook zelf weer in de stof te handelen. Indien hem dit maar ten dele lukt, spreken wij over 
een aanhechting, gelukt het hem bijna geheel, ook slechts periodiek, dan spreken wij van 
inbeslagname of bezetenheid. 
 
Er is ook de z.g. dominerende vorm van bezetenheid. In dit geval wordt iemand gezocht die 
grondeigenschappen heeft, die men als entiteit ook bezit. Als geest kun je ook zonder een nauwe 
binding in een mens bepaalde reacties wekken, bepaalde impulsen wekken, gevoelens doen 
ontstaan. Let wel: de mens is niet gehouden aan een beantwoorden van dergelijke invloeden. 
Hij is daarin vrij. Maar hij doet dit vaak en laat zich verleiden, vooral omdat in dergelijke gevallen 
vaak op begeerten en angsten wordt gespeeld. Hierdoor brengt de persoon zichzelf in een 
toestand, waarin emoties sterk in het spel zijn en waarbij degene die bezit wil nemen, zoveel 
houvast krijgt in de aura, dat hij deze voor een groot deel kan doordringen. Heb je nu iemand 
die werkelijk een bezetenheid nastreeft, dan zal hij dit daarna nog niet laten bemerken, maar 
wel de gehele mens voortdurend sturen in de richting van emoties en gedachten, waardoor deze 
met de entiteit geheel of grotendeels harmonisch is. Hij dringt nu het lichaam binnen, haakt aan 
op het zenuwstelsel, kan hierdoor een groot deel van de lichaamsfuncties gaan beheersen en zo 
alle redelijkheid verdoven. De mens kan dan niet normaal meer reageren. In deze toestand kan 
de entiteit het besef grotendeels overnemen en zijn eigen impulsen gaan substitueren op redelijk 
en onredelijk niveau voor alles, wat in de persoon zelf aanwezig is. 
 
Is dit voldoende? 
 

Reactie: Mme Blavatsky schreef de Geheime Leer e.d. in een zo hoog tempo, dat iets 
dergelijks hier ook een rol gespeeld moet hebben. 

Antwoord: De mens kan gemeenlijk heel wat sneller werken en denken dan hij gemeenlijk doet. 
De grootste beperking voor de mens is zijn besef t.a.v. hetgeen voor hem onmogelijk zou zijn. 
Maar wanneer iemand geheel ontspannen reageert, dan zult u zien hoe snel hij kan reageren, 
ook schrijven en wanneer het nodig is ook kan formuleren.  
 
In het door u geciteerde geval hebben wij dan ook te maken met inspiratie plus een soort 
zelfhypnose. Deze laatste speelt een grote rol en is het gevolg van een zelfsuggestie, die 
geschapen werd door een gevoelde noodzaak zichzelf te bewijzen. Het was n.l. een tamelijk 
hysterische en nogal driftige dame - wat men pleegt te vergeten. Deze factoren brengen haar 
steeds weer tot iets, wat men mogelijk een hysterische trance zou mogen noemen, waarbij zij 
zichzelf bovendien steeds weer suggereert dat hogere krachten met haar zijn. Maar daarmee 
maakt zij zichzelf inderdaad ontvankelijk voor alles, wat op haar niveau ligt en komt zij tot het 
schrijven van o.m. de Geheime Leer en Isis Ontsluierd. Vergeet echter daarbij niet dat zij elke 
maal wanneer zij een stukje op deze wijze tot stand heeft gebracht, het naleest, corrigeert en 
zo haar eigen mening daarin doet prevaleren. Lees het na en u zult het voortdurend op kunnen 
merken.  



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

11 

U hebt steeds weer te maken met de vooroordelen van iemand die onder druk staat van bepaalde 
moeilijkheden die men heeft gehad in de tijd dat de boodschappen materialiseerden of z.g. 
materialiseerden in het tabernakel in India. Indien u dit in gedachten houdt, zult u vele reacties 
en oordelen wat betreft bv. de wetenschappen beter begrijpen. Ik ben overigens nog niet geheel 
tevreden met de wetenschappen. Maar ik vind wat er is, altijd nog beter dan geheel niets.... 

 
Vraag: Het verplaatsen van boeken naar haar eigen bibliotheek, is dat ook onzin? 

Antwoord: Wanneer zij over de nodige gaven zou hebben beschikt, zouden dergelijke 
verplaatsingen zonder meer mogelijk zijn. Anders gezegd: materialisatie en dematerialisatie bij 
een proces van een z.g. transport hoeft niet door de geest te worden veroorzaakt, maar kan 
voortvloeien uit de normale capaciteiten van een medium - die wel sterk moeten zijn - tot stand 
gebracht. Laat mij hieraan onmiddellijk toevoegen dat niet alles wat langs paranormale weg 
getransporteerd heet te zijn, dit ook wezenlijk is. Ik zal er niet verder op ingaan. Overigens is 
er heel wat geschreven omtrent de werkelijke en vermeende transporten door mediums en 
geesten en daarbij worden methoden beschreven, waarop deze zaken op niet bepaald 
tovenaarsachtige weg tot stand kwamen. Niet zo heel erg lang geleden was er bij een bekend 
medium een seance, waarop een transport van bloemen voorkwam, een z.g. bloemenregen. 
Voor het medium liep het niet goed uit, want er stonden nog de doosjes waarin de door hem en 
gros gekochte bloemen hadden gezeten. De geloofwaardigheid van het fenomeen was daardoor 
voor velen tot nul gereduceerd. Ik zeg u dit alles om duidelijk te maken dat alles, wat een 
transport door de geest heet, dit daarom nog niet hoeft te zijn. 
 
Hoe u dit in verband met de vraag wilt interpreteren, moet u overigens zelf maar weten. Wel 
moet u beseffen dat iemand, die mediamiek begaafd is, altijd een onstabiele persoonlijkheid 
bezit. Want voor het werken met de geest en krachten daaruit is nu eenmaal een bepaalde 
mentaliteit nodig. Realiseer u verder dat een medium dat wil presteren en daartoe, desnoods 
tijdelijk, op eerlijke wijze niet in staat is, zal geneigd zijn, zijn prestatie te vervalsen. Er zijn zelfs 
gevallen bekend waarbij mediums verschijnselen hebben vervalst, niet omdat zij de werkelijke 
prestatie niet konden leveren, maar doodgewoon omdat zij het te vermoeiend vonden het echt 
te doen. Wat dit betreft, geldt nog steeds: mundus vult decipi, oftewel: de wereld wil bedrogen 
worden. Wat zij dan ook regelmatig wordt, ofschoon in het geheel van het bedrog op deze wereld 
de laatste tijd volgens mij, mediums maar een zeer onbelangrijke plaats innemen. 
 
Waarmee ik dit eerste deel dan kan gaan besluiten.  
 
Wij gingen uit van uw onderwerp zonnemagie en daarna van het door u gevraagde punt of 
krankzinnigheid het gevolg kan zijn van bezetenheid. Indien u al het besprokene beziet, dringt 
zich een denkbeeld volgens mij toch wel zeer sterk op de voorgrond: De mens is voor zeer veel 
toch zelf aansprakelijk, zelfs wanneer het magie heet en zou komen van de hoogste krachten of 
bezetenheid door demonen zou zijn. Want het is de mens zelf met zijn instelling, zijn wijze van 
leven en denken, de wijze waarop hij bepaalde delen van zijn persoonlijkheid steeds weer geheel 
of ten dele probeert te onderdrukken en andere delen van zijn wezen naar voren schuift, op een 
wijze die voor hemzelf bijna niet vol te houden is, die zo zijn vatbaarheden schept. De 
bezetenheid, de vatbaarheid voor magische invloeden, ligt voor een groot deel bij uzelf.  
 
Iemand, die zich bewust is hiervan, zal proberen vooral evenwichtig te leven. Je zult je natuurlijk 
altijd weer aan moeten passen bij de wereld, maar dat betekent nog niet dat je bepaalde 
eigenschappen, neigingen of kwaliteiten in jezelf moet ontkennen. Het betekent dat je jezelf 
moet aanvaarden, zoals je bent en dan moet proberen met de wereld zo goed mogelijk te leven. 
Wanneer je dit doet, is je aantastbaarheid, ook voor demonen die je in beslag zouden willen 
nemen of magiërs die u zouden willen bedreigen, betrekkelijk klein. En wanneer u gelooft in de 
goede krachten die bij u zijn, dan schept u daarmee reeds een harmonie, dan hebt u heus geen 
dure bezweringen of offerdiensten van node. De verantwoordelijkheid, zowel hiervoor, als in 
andere gevallen, blijft echter nog steeds grotendeels bij uzelf berusten. Ook wanneer het de 
magie van een ander is die u dreigt aan te tasten, ook wanneer u bezeten wordt door een geest, 
bent u zelf medeaansprakelijk. Want aan de resultaten hebt u zelf meegewerkt.  



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

12 

Zonder uw medewerking zijn dergelijke beïnvloedingen niet mogelijk dan door de hoogste 
krachten die deel van uw ik uitmaken. En de hoogste krachten in uw wezen zullen altijd iets tot 
stand brengen dat in overeenstemming is met de noden en mogelijkheden van uw wezen, en 
ook op aarde bijdragen tot een grotere evenwichtigheid van uw gehele persoonlijkheid. 
 
Om het nog eens anders te stellen: Wanneer u aan magie wilt doen en dit kunt doen uit uw 
innerlijke krachten, hebt u geen verdere hulpmiddelen van node. Wanneer u bezetenheid vreest 
en u beroept u op de innerlijke krachten, terwijl u zichzelf aanvaardt zoals u werkelijk bent, 
behoeft u niet bang te zijn: dan bestaat dit gevaar voor u niet. Het zijn, geestelijk gezien, altijd 
weer de gevaren die u zelf schept, waarvan u geestelijk het slachtoffer kunt worden.  
 
Mag ik het daarbij dan voor heden laten?  
 
Ik dank u voor uw aandacht. 
 
Goedenavond, vrienden. 
 

DROMEN 
 
Goedenavond, vrienden.  
 
Ook nu mag u zeggen, waarover wij moeten spreken. 

 
Reactie: Dromen. De ontwikkelingen in Zuid-Amerika. 

Antwoord: Dat laatste wordt inderdaad beheerst door veel dromen en veel bedrog.  
 
Ik had een tante die altijd droomde. Dan kwam zij bij mij en zei: Nu moet je morgen toch 
werkelijk voorzichtig zijn en opletten. Want ik heb gedroomd dat je een ongeluk had. Ik trok mij 
daar weinig van aan. Meestal zei zij dan des avonds: Je ziet het. Als tante je waarschuwt, dan 
gaat het je goed.  
 
Ik geloof dat dit het kenteken is van dromen voor veel mensen. Maar laat ons eerlijk zijn: een 
mens die geen dromen kent, leeft eigenlijk maar half. De droom is immers alles wat niet waar 
is en wat wij zo graag toch eens waar zouden zien worden, dat, wat wij vrezen en wat gelukkig 
net niet tot werkelijkheid wordt. De droom is een gang over het Waterlooplein waar je voor twee 
kwartjes een echte Rembrandt koopt, de droom van de sherry van een kruidenier die toch heel 
goed smaakt. De droom is onze politieke partij die wint en dan alles in orde maakt, precies zoals 
zij heeft gezegd. Wij weten wel dat dit dromen zijn, maar wij hopen er steeds weer op en kunnen 
er in wezen niet buiten. Zo is ook God voor ons vaak een deel van onze droom. Wij dromen dat 
God naast ons staat en aanmoedigend knikt naar de nederige mens die wij natuurlijk zijn en 
zegt: “Goed zo, jij bent beter dan een ander”. Waarop wij vreugdig de wereld ingaan en onze 
dromen aan anderen als werkelijkheid verkondigen. 
 
Wat erachter schuilt? Daarachter schuilt het feit dat de meesten van ons op aarde met het leven 
niet geheel uit de voeten kunnen komen. Wij zouden bij wijze van spreken in een klooster willen 
leven vanwege de vrome stilte, indien men daar maar voldoende wijn en Trijn zou willen 
importeren. Men wil veel, maar doet het niet, kan het misschien ook niet doen. En daarom 
houden wij het dan maar op onze dromen. De droom bv. dat in ons toch werkelijk goed 
kloostervolk zou steken. Zo hebben wij de droom dat alle mensen die ons op de tenen trappen, 
een van deze dagen, niet groter meer zullen zijn dan mieren, zodat wij er met zware laarzen 
lekker overheen kunnen lopen. Want de mens is goed in wezen. Maar wanneer de wereld hem 
iets aandoet, zou hij zo graag ook iets terug doen. Dit lijkt mij de essentiële betekenis van de 
droom in de eerste plaats te zijn: een compensatie voor alles wat wij niet zijn of hebben, en 
nooit zullen kunnen zijn of hebben. Door de droom schenken wij onszelf, wat wij door het leven 
tekort menen te komen, of wij openbaren in de droom aan onszelf, wat er in ons aan angsten of 
betere dingen leeft.  



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

13 

Want vooral in Nederland geldt nog steeds: wanneer je werkelijk en eerlijk een goed mens bent, 
bewijs die goedheid dan alleen achter gesloten gordijnen, anders val je te veel op. 
 

 
DE ONTWIKKELINGEN IN ZUID-AMERIKA 

 
 
De een vraagt naar dromen en de ander naar de toestand in Zuid-Amerika. Dat vind ik ook al 
typisch Nederlands. De Nederlander is iemand die, wanneer er vlak voor zijn ogen een auto-
ongeluk gebeurt, geneigd is om te zeggen: mensen laat ons eerst zorgen dat niemand meer 
Angolakoffie koopt, want dat is urgenter en meer belangrijk. Een Nederlander is iemand die op 
zijn sterfbed nog zegt: het kan mij niet schelen wat er met mij gebeurt, maar daar in Chili moet 
de zaak veranderen - zonder dat werkelijk te menen natuurlijk. Het is de projectie van een volkje 
dat, ofschoon het nog graag teert op de prestaties van zeerovers als Piet Hein en andere 
geweldenaars, toch wel beseft langzaam maar zeker een dependance van buitenlands kapitaal 
geworden te zijn. Daarom houdt dit volkje zich bezig met alles, wat overal op de wereld gebeurt 
in de hoop zijn eigen ontwikkelingen zo te kunnen vergeten. 
 
Het heeft een soort voorzichtigheid ontwikkeld die uit voorzichtigheid ontstaan is. Want indien 
men de mistoestanden in eigen land en het daar heersende egoïsme onder ogen zou moeten 
zien, zou men ook iets moeten doen en daarmee zou men geen raad weten. Met de problemen 
van een ander echter weet je altijd wel raad. Ik heb een oom gehad, oom Theodoor. Hij was een 
man die zelf niet kon rekenen. In mijn jeugd heeft hij mij echter altijd met mijn huiswerk 
geholpen. Volgens hem lagen mijn slechte cijfers voor rekenen aan mijn onderwijzer... Want 
oom Theodoor was een echte burger en wat hij voor zich niet goed kon doen, dat deed hij voor 
een ander, hopende dat die ander daarmede heel gelukkig zou zijn. Oom Theodoor is zeker niet 
de enige. Wanneer hij nu zou leven, zo zou hij zich volgaarne aansluiten bij vele 
protestbewegingen in Nederland, want de meeste van deze groepen protesteren immers tegen 
zaken waar zij zelf geen verstand van hebben, of tegen toestanden en zaken waaraan zij zelf 
toch niets kunnen doen.  
 
Hoe het in Zuid-Amerika zal gaan? 
 
Het is een vreemd land. De vrijheid danst daar de chachacha. Wat wil zeggen dat zij telkens 
wanneer zij een stapje vooruit doet, er ook weer enige terug doet, achteruitschopt en de andere 
dansers pijnlijk raakt om daarna voorzichtig toch nog een schrede voorwaarts te gaan. De 
naastenliefde danst er een tango. Het lijkt een liefkozende dans, maar eindigt steeds weer in 
een om der liefde wille verworgen van degene die onder ligt. Hij die de bovenhand heeft probeert 
de anderen te wurgen in de naam van het volk, het christendom en de rechtvaardigheid. Dat is 
daar zo gebruikelijk. Die mensen willen allen altijd weer graag een revolutie. Maar voor hen is 
een revolutie iets, waardoor zijzelf op de plaats komen van degenen tegen wie de revolutie 
gericht is. Daarom verandert er weinig of niets. Hetzelfde stuk wordt steeds weer vertoond, 
maar wel altijd weer in een andere bezetting. 
 
Men kan natuurlijk nu uitroepen, dat daar zoveel ellende en onrecht bestaat. Maar waar op de 
wereld bestaan dezen niet? Wanneer de mensen begrijpen dat zij iets moeten doen tegen hun 
eigen ellende, het onrecht, waaronder zij gebukt gaan, gebeurt er wel eens wat. Maar meestal 
probeert men dit te bereiken door anderen iets af te nemen. Ik heb iemand gekend. Dikke 
Klaasje, die een soort sub-stadfiguur was. Hij wandelde overal en bietste. Hij bood potloden of 
andere handel aan, ontving daarvoor geld en keek dan zeer verbitterd, wanneer een misleide 
ziel het gekochte artikel ook werkelijk mee wilde nemen. Hij was iemand die voortdurend zat te 
wachten op ontwikkelingshulp. Hij is de bajes ingegaan. Klaasje had n.l. de gewoonte om, 
wanneer hij iets zag wat hij leuk vond, niet te vragen of het van iemand was, maar eenvoudig 
te stellen: nu is het van mij. Toch heeft deze straf hem verder geholpen. Toen hij uit de bajes 
kwam, dreef hij weer handel.  



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

14 

Maar hij bood toen zo smoezelige briefkaarten te koop aan, dat niemand er ooit een meenam. 
Waaruit blijkt dat sommige terugslagen een mogelijkheid tot vooruitgang kunnen betekenen. 
 
Voor Z. Amerika, Afrika e.d. lijkt mij dit wel de juiste troost. Je moet eerst leren op welke wijze 
je dat, wat je hebben wilt, kunt krijgen zonder dat er anderen zijn die het je niet willen geven. 
Wanneer je dit geleerd hebt, dan ben je wat verder gekomen. Ik hoor u nu denken. Maar u bent 
te beleefd om het hardop te zeggen. Begrijpelijk: U bent Nederlander en wat meer is, u bent 
Hagenaars. Wat betekent dat u uitermate hoffelijk en gereserveerd bent - behalve natuurlijk 
wanneer u een tram in moet of zo. U zegt het niet maar denkt: wat zit die oude daar nu te 
redeneren. Toch is, wat ik u zeg, meer waar dan menig plechtig betoog, ook al bevat het minder 
directe gegevens dan u wenst. En wat ik zeg over de ontwikkelingen in Z. Amerika is juist. 
Wanneer een mens meer wil zijn dan een ander, zal hij een ander tot mindere willen maken: en 
waar dit gebeurt, verandert er in wezen niets. Want minderen en meerderen zijn er altijd. Eerst 
wanneer mensen geen meerderen meer willen zijn zullen de minderen langzaam maar zeker 
verdwijnen, zullen allen samen kunnen gaan. Dan ontstaat er een werkelijke eenheid die alle 
problemen kan oplossen. Ik hoop dat dit op aarde ooit nog eens het geval zal zijn. Maar diep in 
mij schuilt de vrees, dat dat alleen maar een droom is. 
 
Hebt u commentaar? 

 
Reactie: Wat ik over dromen te horen heb gekregen, valt mij tegen. 

Antwoord: Begrijpelijk. Een mens die het over dromen heeft, hoopt daarin de openbaring van 
de hoogste waarheid te vinden en de bevestiging van eigen oneindigheid, terwijl hij in de meeste 
gevallen alleen maar in de spiegel kijkt zonder dit te beseffen. Maar u bent teleurgesteld. U zou 
meer willen weten over dat wat u uit dromen kunt leren voor uzelf, en vindt dat ik er maar 
lichtzinnig overheen gegaan ben. Want u bent Nederlanders en Nederlanders zijn nu eenmaal 
geen lichtzinnig volkje. Soms zwakzinnig, ja, maar nooit lichtzinnig. Indien u echter hebt 
begrepen, wat ik werkelijk heb gezegd, kunt u beginnen in uw dromen uzelf te herkennen. Dat 
helpt al veel. Anderen hebben reeds uiteenzettingen gegeven over de droom en het droomleven, 
beter dan ik dat kan. Maar wat ik heb gezegd, is daarom nog niet minder waar. En voor het 
geval dat u ook over mijn visie op de ontwikkelingen in Z. Amerika ontevreden bent, wil ik u 
raden te wachten tot Neuman of Hiltemann bij ons zijn gekomen. Dan krijgt u dergelijke 
commentaren ongetwijfeld op een meer gewende wijze. 
 

Reactie: Ik meen dat uw betoog niet bepaald vleiend is geweest voor Nederland. 
Antwoord: Ongetwijfeld hebt u gelijk. Vergeef mij, dat ik niet vleiend heb gesproken. Ik had de 
keuze tussen oprecht en vleiend spreken. Mijn oordeel is zeker niet alomvattend, maar toch spijt 
het mij wanneer volgens u mijn keuze verkeerd is uitgevallen. Laat ons niet vergeten dat een 
volk dat dergelijke dingen omtrent zichzelf glimlachend kan aanhoren en beseffen, een zekere 
grootheid toch niet ontbeert. Want de Nederlander kan relativerend denken en doet dit vaak op 
het ogenblik dat hij zichzelf niet meer au sérieux neemt. Waarop hij opeens toch weer een echte 
jongen van de Ruyter, Tromp en Piet Hein blijkt te zijn: een zeerover vol goede bedoelingen die 
zijn land en de wereld ook veel te bieden heeft. Hetwelk ik in volledige oprechtheid en eerlijkheid 
meen te mogen zeggen. 
 
Maar ik moet nu zo langzaamaan uw aandacht vragen voor het klapstuk dat de hutspot van deze 
avond dient te volgen, n.l. het schone woord. Het schone woord dat misschien toch wel 
kenmerkend is voor de pretenties die ook bij ons bestaan en in mijn tijd op aarde niet middels 
een schoon woord, maar middels een schoon boord tot uiting kwamen. Tradities zijn echter 
heilig. Het zijn zelfs de enige heiligen die een mens op aarde wezenlijk vereert, geloof ik. Laten 
wij ons daarom aan deze traditie niet onttrekken. 
 
Zij gaven hem een naam, hij werd Pietje Puk en hij liep zich op de wereld stuk, zocht naar geluk, 
zocht naar vrede, maar vond slechts wetenschap, de wet, en niet de rede. 
 



 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 
 
© Orde der Verdraagzamen                 Stem van Gene Zijde (III) 
 

 

 
 

15 

Zo was zijn ego snel gestrand. Hij meende: God moet toch op deze aarde leven en zegen geven 
op 't goede, wat ik doe. Want daarvoor wil ik streven. 
 
Maar God kwam niet en zo vond Puk uiteindelijk de betrekkelijkheid. Hij sprak niet meer van ik 
en God, hij klaagde niet meer over 't lot. 
 
Hij sprak: ik dien op deze aard' mijn tijd, daarna zal ik wel verder zien. Toen vond hij zichzelf 
weer en heeft hij God gezien. 
 
Mogelijk heet u geen Pietje Puk, maar enig begrip voor betrekkelijkheid, zelfs voor de 
betrekkelijkheid van de betekenis die u aan uw eigen ego verbindt, zou ook u misschien kunnen 
helpen om in plaats van te spreken over God en Hem te prediken, Hem te zien. 
 
Mogelijk verwijt u mij dat dit niet erg hoffelijk was. Maar ja, ik doe mijn best. 
 
Goedenavond. 
 
d.d. 26 oktober 1973 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


